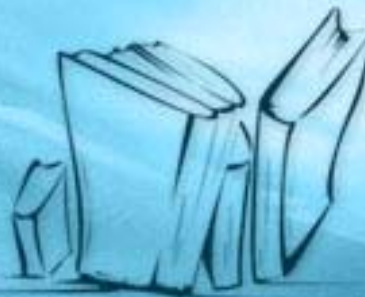


# فوائد الذكر الطيب من الواب الصيد

اعتنى به وذرجه من الأصل  
محمد بن صالح الدربي

مصدر هذه المادة :

الكتبة الإسلامية  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



دُكْلَانْ خَيْرُهُ

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مقدمة

الحمد لله الغفار؛ أمر عباده بالاستغفار ومداومة الأذكار لتكفير الذنوب والآثام، والصلوة والسلام على سيد الأنام خير من ذكر ربه وصلى وصام وعلى آله وصحبه الكرام والتتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين آمين .... أما بعد:

فهذه رسالة مفيدة عظيمة قمت بإخراجها من كتاب الوابل الصيب من الكلم الطيب للإمام العلامة ابن القيم الجوزية – رحمه الله تعالى ؛ وهي بتحقيق الأستاذ أبو أسامة سليم بن عيد الهلالي جزاه الله كل خير على ما بذل في تحقيق هذا الكتاب وجعله في موازين حسناته يوم القيمة، وهي رسالة عظيمة سميت بها (فوائد الذكر الطيب من الوابل الصيب)، وفيها بيان فضل الأذكار من السنة والقرآن، وكان الدافع لتخريجها أموراً منها الفائدة لي والإخواني المسلمين وحثّهم على الأذكار؛ لما فيها من محبة الرحمن واتباع سنة سيد الأنام والحرز من الشيطان، وكذلك من باب: الدال على الخير كفاعله، ومن النصيحة للعلماء رحمهم الله تعالى؛ بنشر علمهم بين الأمة؛ لأن هذه الرسالة توجد في كتاب لا يستطيع كل مسلم الحصول عليها، وقد ذكر فيها ابن القيم رحمه الله تعالى ثمانين وسبعين فائدة، أسأل الله أن يجعلها في ميزان حسناته يوم القيمة، آمين.

هذا وأرجو من الله المولى الكريم لي ولإخواني المسلمين الفائدة  
والعلم النافع والعمل الصالح؛ إنه جواد كريم.  
وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وكتبه الفقير إلى عفو ربه القدير

**محمد بن صالح الحربي**



## تهييد في فضل الذكر

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: وقوله ﷺ: «وأمركم أن تذكروا الله تعالى؛ فإن مثلكم ذلك مثلُ رجل خرج العدو في أثره سراغاً، حتى إذا أتى إلى حصن حسين فأحرز نفسه منهم، كذلك العبد لا يحرز نفسه من الشيطان إلا بذكر الله»<sup>(١)</sup>.

فلو لم يكن في الذكر إلا هذه الخصلة الواحدة، لكان حقيقةً بالعبد أن لا يفتر لسانه من ذكر الله – تعالى، وأن لا يزال له جهاً بذكره؛ فإنه لا يحرز نفسه من عدوه إلا بالذكر، ولا يدخل عليه العدو إلا من باب الغفلة؛ فهو يرصد، فإذا غفل وثبت عليه وافترسه، وإذا ذكر الله – تعالى – انحس عدو الله، وتصاغر، وانقمع؛ حتى يكون كاللوضع<sup>(٢)</sup>، وكالذباب، ولهذا سمي الوسوس الحناس؛ أي: يوسموس في الصدور، فإذا ذُكر الله – تعالى؛ خنس؛ أي: كف وانقبض.

وقال ابن عباس: الشيطان جاثم على قلب ابن آدم، فإذا سها وغفل وسوس، فإذا ذكر الله – تعالى؛ خنس.

وفي «مسند الإمام أحمد» عن عبد العزيز بن أبي سلمة الماجشون، عن زياد بن أبي زياد مولى عبد الله بن عياش بن أبي ربعة أنه بلغه عن معاذ بن جبل قال: قال رسول الله ﷺ: «ما عمل

(١) قال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح انظر تخریجه في الوابل الصيب بتحقيق سليم الملائى ص ٤٠ ط الثانية – دار ابن الجوزى – الدمام.

(٢) طائر أصغر من العصفور.

آدمي عملاً قط أنجى له من عذاب الله من ذكر الله - عز وجل»<sup>(١)</sup>.

وقال معاذ: قال رسول الله ﷺ: «ألا أخبركم بخير أعمالكم وأذكراها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إنفاق الذهب والفضة، ومن أن تلقوا عدوكم، فتضربوا أنفاسهم، ويضربوا أنفاسكم؟».

قالوا: بل يا رسول الله!

قال: «ذكر الله - عز وجل»<sup>(٢)</sup>.

وفي «صحيحة مسلم» عن أبي هريرة قال: كان رسول الله ﷺ يسير في طريق مكة، فمر على جبل يقال له: جُمْدان، فقال: «سيروا، هذا جُمْدان، سبق المفرّدون».

قيل: وما المفرّدون يا رسول الله؟

قال: «الذاكرون الله كثيراً والذاكرات»<sup>(٣)</sup>.

وفي «السنن» عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال

(١) أخرجه أحمد (٦٣٩/٥) بإسناد منقطع من حديث معاذ. وله شاهد من حديث جابر بن عبد الله.

آخرجه الطبراني في «الصغير» (٧٧/١)، وفيه عنعة أبي الزبير؛ فالحديث بما ثابت.

(٢) أخرجه أحمد (٢٣٩/٥)؛ من حديث معاذ، بإسناد منقطع، وله شاهد.

آخرجه الترمذى (٣٤٣٧ - تحفة)، وابن ماجه (٣٧٩٠)، والحاكم (٤٩٦/١)، وأحمد

(١٩٥/٥)؛ من حديث أبي الدرداء، وهو صحيح.

(٣) أخرجه مسلم (٤/١٧ - نووي).

وقد أوعبت في تحريره في «الوصية الصغرى» (٤)، فلينظر.

رسول الله ﷺ: «ما من قوم يقumen من مجلس لا يذكرون الله - تعالى - فيه؛ إلا قاموا عن مثل جيفة حمار، وكان عليهم حسرة»<sup>(١)</sup>.

وفي رواية الترمذى: «ما جلس قوم مجلساً لم يذكروا الله فيه، ولم يصلوا على نبىهم إلا كان عليهم ترّة؛ فإن شاء عذبهم، وإن شاء غفر لهم»<sup>(٢)</sup>.

وفي «صحىح مسلم» عن الأعْرَأْ أبى مسلم قال: أشهد على أبى هريرة وأبى سعيد أهْمَا شهدا على رسول الله ﷺ أنه قال: «لا يقعد قوم في مجلس يذكرون الله فيه إلا حفتهم الملائكة، وغضبتهم الرحمة، ونزلت عليهم السكينة، وذكراهم الله فىمن عنده»<sup>(٣)</sup>.

وفي «الترمذى» عن عبد الله بن بسر أن رجلاً قال: يا رسول الله! إن أبواب الخير كثيرة، ولا أستطيع القيام بكلها، فأخبرنى بما شئت أتشبّث به، ولا تكثّر على فأنسى.

وفي رواية: إن شرائع الإسلام قد كثُرت علىي، وأنا قد كبرت، فأخبرنى بشيء أتشبّث به.

(١) أخرجه أبو داود (٤٨٥٥)، وأحمد (٣٨٩/٢ و ٤٩٤ و ٥٢٧)، والحاكم (١/٤٩٢)؛ من حديث أبى هريرة. قال الحاكم: على شرط مسلم. ووافقه الذهبي. قلت: وهو كما قالا.

(٢) أخرجه الترمذى (٣٤٤٠ - تحفة)، وأحمد (٤٤٦/٢ و ٤٥٣ و ٤٨١ و ٤٩٥)، والحاكم (١/٤٩٦). وهو صحيح.

(٣) أخرجه مسلم (٧/٢١-٢٢-٢١/٧) - نووى).

قال: «لا يزال لسانك رطباً بذكر الله تعالى»<sup>(١)</sup>.

وفي «صحيحة البخاري» عن أبي موسى عن النبي ﷺ قال: «مَثُلُ الْذِي يَذْكُرُ رَبَّهُ وَالْذِي لَا يَذْكُرُ رَبَّهُ مَثَلُ الْحَيٍّ وَالْمَيْتِ»<sup>(٢)</sup>.

وفي «الصحابيين» عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «يقول الله - تبارك وتعالى: أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني؛ فإن ذكرني في نفسه، ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملء خير منهم، وإن تقرب إلي شبراً تقربت إليه ذراعاً، وإن تقرب إلى ذراعاً تقربت منه باعاً، وإذا أتاني يمشي أتيته هرولة»<sup>(٣)</sup>.

وفي «الترمذى» عن أنس أن رسول الله ﷺ قال: «إذا مررت برياض الجنة فارتعوا».

قالوا: يا رسول الله! وما رياض الجنة؟  
قال: «حِلْقُ الْذِكْرِ»<sup>(٤)</sup>. فأفضل الذاكرين المجاهدون، وأفضل المجاهدين الذاكرون.

قال الله - تعالى: ﴿لَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِتَّةً فَاثْبُتو إِيمَانَكُمْ﴾

(١) أخرجه الترمذى (٣٤٣٥-تحفة)، وابن ماجه (٢٧٩٣)، والحاكم (٤٩٥/١)، وابن حبان (٢٣١٧-موارد). وهو صحيح.

(٢) أخرجه البخارى (١١/٢١٢-فتح)، ومسلم (٦/٦٨-نوعي).

(٣) أخرجه البخارى (١٣/٥٢١-فتح)، ومسلم (١٧/٢-٣ و ١١ و ١٢ - نووي)  
«واللفظ له».

(٤) حسن بشواهدة؛ كما بينته في تحرير أحاديث «جزء محمد بن عاصم عن شيوخه» (٣٥)، وهو قيد الطبع.

وَأَذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ» [الأنفال: ٤٥]؛ فـأمرهم بالذكر الكثير والجهاد معاً؛ ليكونوا على رجاء من الفلاح.

وقد قال - تعالى: «إِنَّمَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا» [الأحزاب: ٤١].

وقال - تعالى: «وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ» [الأحزاب: ٣٥]؛ أي: كثيراً.

وقال تعالى: «فِإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَادْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ أَبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا» [آل عمران: ٢٠٠].

ففيه الأمر بالذكر بالكثرة والشدة؛ لشدة حاجة العبد إليه، وعدم استغنائه عنه طرفة عين؛ فأي لحظة خلا فيها العبد عن ذكر الله - عز وجل - كانت عليه لا له، وكان خسرانه فيها أعظم مما ربح في غفلته عن الله.

وقال بعض العارفين: لو أقبل عبد على الله - تعالى - كذا وكذا سنةً، ثم أعرض عنه لحظة؛ لكان ما فاته أعظم مما حصل له.

وذكر البيهقي عن عائشة عن النبي ﷺ أنه قال: «ما من ساعة تَمُرُّ بَابِنَ آدَمَ لَا يَذْكُرُ اللَّهَ - تَعَالَى - فِيهَا إِلَّا تَحْسَرُ عَلَيْهَا يَوْمُ الْقِيَامَةِ»<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه أبو ثعيم في «الخلية» (٥/٣٦١ - ٣٦٢)، والبيهقي في «شعب الإيمان»؛ كما في «فيض القدير» (٥/٤٨٣).

ونقل المناوي عن البيهقي قوله: في هذا الإسناد ضعف، غير أن له شاهداً من حديث معاذ.

وذِكْرَ عن معاذِ بن جبل يرفعه أيضًا: «لِيْسْ تَحَسُّرُ أهْلُ الْجَنَّةِ إِلَّا عَلَى سَاعَةِ مَرْتَبِهِمْ لَمْ يَذْكُرُوا اللَّهَ - عَزْ وَجَلَّ - فِيهَا»<sup>(١)</sup>.

وعن معاذِ بن جبل قال: سألت رسول الله ﷺ: أي الأعمال أحب إلى الله - عز وجل؟ قال: «أَنْ تَمُوتَ وَلِسَائِكَ رَطْبٌ مِّنْ ذِكْرِ اللَّهِ - عَزْ وَجَلَّ»<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو الدرداء رضي الله تعالى عنه: لِكُلِّ شَيْءٍ جَلَاءُ، وَإِنْ جَلَاءَ الْقُلُوبَ ذَكْرُ اللَّهِ - عَزْ وَجَلَّ.

ولَا رِيبُ أَنَّ الْقَلْبَ يَصْدُأُ كَمَا يَصْدُأُ النَّحَاسَ وَالْفَضْلَةَ وَغَيْرَهَا؛ فَجَلَاؤُهُ بِالذِّكْرِ؛ فَإِنَّهُ يَجْلُوهُ حَتَّى يَدْعُهُ كَالْمَرَآةُ الْبَيْضَاءُ؛ فَإِذَا تَرَكَ صَدَئِ، فَإِذَا ذَكَرَهُ جَلَاهُ.

وَصَدَأُ الْقَلْبَ بِأَمْرَيْنِ: بِالْغَفْلَةِ وَالذَّنْبِ.

وَجَلَاؤُهُ بِشَيْئَيْنِ: بِالْاسْتَغْفَارِ وَالذِّكْرِ.

فَمَنْ كَانَتِ الْغَفْلَةُ أَغْلَبُ أَوْقَاتِهِ كَانَ الصَّدَأُ مُتَراَكِبًا عَلَى قَلْبِهِ، وَصَدَؤُهُ بِحَسْبِ غَفْلَتِهِ، وَإِذَا صَدَئَ الْقَلْبُ لَمْ تَنْطِبِعْ فِيهِ صُورَ الْمَعْلُومَاتِ عَلَى مَا هِيَ عَلَيْهِ؛ فَبَرِيَ الْبَاطِلُ فِي صُورَةِ الْحَقِّ، وَالْحَقُّ فِي صُورَةِ الْبَاطِلِ؛ لَأَنَّهُ لَمَّا تَرَاكُمْ عَلَيْهِ الصَّدَأُ أَظْلَمَ؛ فَلَمْ تَظْهُرْ فِيهِ صُورَةُ

قلت: فالحديث حسن به، وهو الذي يليه.

(١) أخرجه ابن السنى في «عمل اليوم والليلة» (٣)، والطبراني، والبيهقي، وغيرهم، وهو صحيح.

(٢) أخرجه ابن حبان (٢٣١٨-موارد)، والبزار (٣٠٥٩ - كشف الأستار)، وغيرهما. وهو حديث حسن.

الحقائق كما هي عليه؛ فإذا تراكم عليه الصدأ واسودَ وركبه الران فسد تصوره وإدراكه؛ فلا يقبل حقاً، ولا ينكر باطلًا، وهذا أعظم عقوبات القلب، وأصل ذلك من الغفلة، واتباع الهوى؛ فإنها يطمسان نور القلب، ويعميان بصره.

قال تعالى: ﴿وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا﴾ [الكهف: ٢٨].

إذا أراد العبد أن يقتدي برجل، فلينظر: هل هو من أهل الذكر أو من الغافلين؟ وهل الحكم عليه الهوى أو السوحي؟ فإن كان الحكم عليه هو الهوى وهو من أهل الغفلة كان أمره فرطاً.

ومعنى الفُرُط قد فُسِّرَ بالتضييع؛ أي: أمره الذي يجب أن يلزمـه، ويقومـ بهـ، وبـهـ رـشـدـهـ وـفـلاحـهـ ضـائـعـ قـدـ فـرـطـ فـيـهـ. وـفـسـرـ بالـإـسـرافـ: أيـ: قدـ أـفـرـطـ. وـفـسـرـ بالـإـهـلاـكـ. وـفـسـرـ بالـخـلـافـ لـلـحـقـ. وكلـهاـ أـقـوالـ مـتـقارـبةـ.

والمقصود أن الله - سبحانه وتعالى - نهى عن طاعة من جمع هذه الصفات؛ فينبغي للرجل أن ينظر في شيخه وقدوته ومتبعـهـ؛ فإن وجـدهـ كذلكـ فـلـيـعـدـ منهـ، وإن وجـدهـ منـ غـلـبـ عـلـيـهـ ذـكـرـ اللهـ - تعالىـ - وـاتـبـاعـ السـنـنـ وـأـمـرـهـ غـيرـ مـفـرـطـ عـلـيـهـ؛ بلـ هـوـ حـازـمـ فيـ أمرـهـ، فـلـيـتـمـسـكـ بـغـرـزـهـ<sup>(١)</sup>.

(١) هذا دستور رباني، قوائمه الفهم الصحيح لكتاب الله وسنة رسوله وسيرة الدعاة العاملين، وهو ينقض عرى التعصب الحزبي الذي يدور مع الهوى، ويرد المدى ... نعوذ بالله من الخذلان.

و لا فرق بين الحي والميت إلا بالذكر؛ فمثل الذي يذكر ربه،  
والذي لا يذكر ربه، كمثل الحي والميت.

\* \* \*

## فوائد الذكر

ثم قال ابن القيم – رحمه الله تعالى: وفي الذكر أكثر من مائة فائدة:

إحداها: أنه يطرد الشيطان ويقمعه ويكسره.

الثانية: أنه يرضي الرحمن – عز وجل.

الثالثة: أنه يزيل الهم والغم عن القلب.

الرابعة: أنه يجلب للقلب الفرح والسرور والبساط.

الخامسة: أنه يقوي القلب والبدن.

السادسة: أنه ينور الوجه والقلب.

السابعة: أنه يجلب الرزق.

الثامنة: أنه يكسو الذاكر المهابة والحلوة والتضرة.

التاسعة: أنه يورثه الحبة التي هي روح الإسلام، وقطب رحى الدين، ومدار السعادة والنجاة.

وقد جعل الله لكل شيء سبباً، وجعل سبب الحبة دوام الذكر؛ فمن أراد أن ينال محبة الله – عز وجل – فليلهم بذكره؛ فإنه الدرس والمذاكرة؛ كما أنه باب العلم؛ فالذكر بباب الحبة، وشارعها الأعظم، وصراطها الأقوم.

العاشرة: أنه يورثه المراقبة، حتى يدخله في باب الإحسان؛ فيعبد الله كأنه يراه، ولا سبيل للغافل عن الذكر إلى مقام الإحسان؛

كما لا سبيل للقاعد إلى الوصول إلى البيت.

**الحادية عشرة:** أنه يورثه الإنابة؛ وهي الرجوع إلى الله عز وجل، فمتي أكثر الرجوع إليه بذكره أورثه ذلك رجوعه بقلبه إليه في كل أحواله؛ فيبقى الله – عز وجل – مفزعه وملجأه، وملاده، وقبلة قلبه، ومهربه عند النوازل والبلايا.

**الثانية عشرة:** أنه يورث القرب منه؛ فعلى قدر ذكره لله – عز وجل – يكون قربه منه، وعلى قدر غفلته يكون بعده عنه.

**الثالثة عشرة:** أنه يفتح له باباً عظيماً من أبواب المعرفة، وكلما أكثر الذكر ازداد من المعرفة.

**الرابعة عشرة:** أنه يورثه الهيبة لربه – عز وجل – وإحالاته؛ لشدة استيلائه على قلبه، وحضوره مع الله تعالى؛ بخلاف الغافل؛ فإن حجاب الهيبة رقيق في قلبه.

**الخامسة عشرة:** أنه يورثه ذكر الله – تعالى – له؛ كما قال تعالى: ﴿فَإِذْ كُرُونِي أَذْكُرْكُم﴾ [البقرة: ١٥٢].

ولو لم يكن في الذكر إلا هذه وحدها لكتفى بها فضلاً وشرفاً.

وقال ﷺ فيما يروي عن ربه – تبارك وتعالى: «مَنْ ذَكَرَنِي  
فِي نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ فِي نَفْسِي، وَمَنْ ذَكَرَنِي فِي مَلَأْ ذَكْرَتُهُ فِي مَلَأْ خَيْرٍ  
مِنْهُمْ»<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه البخاري (٣٨٤/١٣-فتح)، ومسلم (٢/١٧ - ٣ و ١٢ - نووي) من حديث أبي هريرة – رضي الله عنه.

السادسة عشرة: أنه يورث حياة القلب:

وسمعتُ شيخ الإسلام ابن تيمية – قدس الله تعالى روحه – يقول: الذكر للقلب مثل الماء للسمك؛ فكيف يكون حال السمك إذا فارق الماء؟!

السابعة عشرة: أنه قوت القلب والروح؛ فإذا فقده العبد صار منزلة الجسم إذا حيل بينه وبين قوته.

وحضرتُ شيخ الإسلام ابن تيمية مرة صلى الفجر، ثم جلس يذكر الله – تعالى – إلى قريب من انتصاف النهار، ثم التفت إلى وقال: هذه غدوةي، ولو لم أ Gund الغداء سقطتْ قوّتي. أو كلاماً قريراً من هذا.

وقال لي مرة: لا أترك الذكر إلا بنية إجماع نفسي وإراحتها؛ لأنستعد بتلك الراحة لذكر آخر. أو كلاماً هذا معناه.

الثامنة عشرة: أنه يورث جلاء القلب من صداته كما تقدم في الحديث.

وكل شيء له صدأ، وصدأ القلب الغفلة والهوى، وجلاء الذكر والتوبة والاستغفار، وقد تقدم هذا المعنى.

التاسعة عشرة: أنه يمحظ الخطايا ويذهبها؛ فإنه من أعظم الحسنات، والحسنات يذهبن السيئات.

العشرون: أنه يزيل الوحشة بين العبد وبين ربه – تبارك وتعالى؛ فإن الغافل بينه وبين الله – عز وجل – وحشة لا تزول إلا بالذكر.

الحادية والعشرون: أن ما يذكر به العبد ربّه – عز وجل – من جلاله، وتسبيحه، وتحميمه، يذكر باصطحابه عند الشدة.

الثانية والعشرون: أن العبد إذا تعرّف إلى الله – تعالى – بذكراه في الرخاء عرفه في الشدة.

الثالثة والعشرون: أنه ينجي من عذاب الله – تعالى – كما قال معاذ – رضي الله عنه – ويروى مرفوعاً: «ما عمل آدمي عملاً أنجى له من عذاب الله – عز وجل – من ذكر الله – تعالى»<sup>(١)</sup>.

الرابعة والعشرون: أنه سبب تنزيل السكينة، وغشيان الرحمة، وحفوف الملائكة بالذاكر؛ كما أخبر به النبي ﷺ.

الخامسة والعشرون: أنه سبب اشتغال اللسان عن الغيبة، والنفي، والكذب، والفحش، والباطل.

فإن العبد لا بد له من أن يتكلّم؛ فإن لم يتكلّم بذكر الله تعالى، وذكر أوامره؛ تكلّم بهذه المحرمات، أو بعضها، ولا سبيل إلى السلامة منها أبداً إلا بذكر الله تعالى.

والمشاهدة والتجربة شاهدان بذلك؛ فمن عوّد لسانه ذكر الله صان لسانه عن الباطل واللغو، ومن يبس لسانه عن ذكر الله – تعالى – ترطّب بكل باطل ولغو وفحش، ولا حول ولا قوّة إلا بالله.

---

(١) تقدم (ص٦) (رقم ١).

السادسة والعشرون: أن مجالس الذكر مجالس الملائكة، وب مجالس اللغو والغفلة مجالس الشياطين، فليتخيير العبد أعجبها إليه، وأولاًهما به، فهو مع أهله في الدنيا والآخرة.

السابعة والعشرون: أنه يسعد الذاكر بذكره، ويسعد به جليسه، وهذا هو المبارك أينما كان، والغافل واللامشي يشقى بلغوه وغفلته، ويشقى به مجالسه.

الثامنة والعشرون: أنه يؤمن العبد من الحسرة يوم القيمة؛ فإن كان مجلس لا يذكر العبد فيه ربه – تعالى – كان عليه حسرة وترة يوم القيمة.

النinthة والعشرون: أنه مع البكاء في الخلوة سبب لإظلال الله – تعالى – العبد يوم الحر الأكبر في ظل عرشه، والناس في حر الشمس قد صهرتهم في الموقف، وهذا الذاكر مستظل بظل عرش الرحمن – عز وجل.

الثلاثون: أن الاشتغال به سبب لعطاء الله للذاكر أفضل ما يعطي السائلين.

الحادية والثلاثون: أنه أيسر العبادات، وهو من أحلى وأفضلها؛ فإن حركة اللسان أخف حركات الجوارح وأيسرها، ولو تحرك عضو من الإنسان في اليوم والليلة بقدر حركة لسانه لشق عليه غاية المشقة؛ بل لا يمكنه ذلك.

الثانية والثلاثون: أنه غراس الجنة؛ فقد روى الترمذى في «جامعه» من حديث عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ:

«لقيت ليلة أُسري بي إبراهيم الخليل - عليه السلام، فقال: يا محمد! أقر أمتك مني السلام، وأخبرهم أن الجنة طيبة التربة، عذبة الماء، وأنها قيungan، وأن غراسها: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر». قال الترمذى: حديث حسن غريب من حديث ابن مسعود <sup>(١)</sup>.

وفي الترمذى من حديث أبي الزبير عن جابر عن النبي ﷺ: «من قال: سبحان الله وبحمده؛ غُرست له نخلة في الجنة». قال الترمذى: حديث حسن صحيح <sup>(٢)</sup>.

الثالثة والثلاثون: أن العطاء والفضل الذي رُتب عليه لم يرُتب على غيره من الأعمال؛ ففي «الصحيحين» عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله ﷺ قال: «من قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قادر. في يوم مائة مرة، كانت له عدل عشر رقاب، وكتب له مائة حسنة، ومحيت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزاً من الشيطان يومه ذلك حتى يُمسي، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر منه. ومن قال: سبحان الله وبحمده، في يوم مائة مرة؛ حُطّت عنه خطاياه، وإن كانت مثل زيد البحر» <sup>(٣)</sup>.

(١) حسن بشهادته؛ كما في «صحيف الأذكار» (٣٢).

(٢) صحيح بشهادته؛ كما في «صحيف الأذكار» (٣٣).

(٣) أخرجه البخاري (١١/٤٢٠-فتح)، ومسلم (١٧/٦١-١٧٠-نوعي).

وفي «صحيحة مسلم» عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ:  
 «لأن أقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر؛  
 أحب إلى ما طلعت عليه الشمس»<sup>(١)</sup>.

وفي الترمذى عن ثوبان أن رسول الله ﷺ قال: «من قال حين  
 يمسي وإذا أصبح: رضيت بالله ربّا، والإسلام دينًا، وبمحمد  
 رسولًا؛ كان حقًا على الله أن يرضيه»<sup>(٢)</sup>.

وفي الترمذى: «من دخلَ السُّوقَ، فقال: لا إله إلا الله وحده  
 لا شريك له، له الملك، وله الحمد، يحيي ويميت وهو حي لا يموت،  
 بيده الخير، وهو على كل شيء قادر؛ كتب الله له ألف ألف  
 حسنة، ومحى عنه ألف ألف سيئة، ورفع له ألف ألف درجة»<sup>(٣)</sup>.

الرابعة والثلاثون: أن دوام ذكر الرب – تبارك وتعالى –

(١) أخرجه مسلم (١٧ / ١٩) – نووي.

(٢) أخرجه الترمذى (٣٣٨٩): حدثنا أبو سعيد الأشج: حدثنا عقبة بن خالد عن أبي سعد سعيد بن المربزبان عن أبي سلمة عن ثوبان به.

قلت: وإننا نهاد ضعيف؛ لأن سعيد بن المربزبان ضعيف مدلس. وأخرجه أبو داود (٥٠٧٢)، وابن ماجه (٣٨٧٠)، والنمساني في «عمل اليوم والليلة» (٤ و ٥٦٥)، ومن طريقة ابن السنى في «عمل اليوم والليلة» (٦٨)، وأحمد (٤ / ٣٣٧ و ٥ / ٣٦٧)، والحاكم (٥١٨ / ١)؛ من طريق شعبة عن أبي عقيل هاشم بن بلا عن سابق بن ناجية عن أبي سلام عن رجل حدم النبي ﷺ. قلت: وهذا إسناد ضعيف؛ فيه سابق بن ناجية، وهو مقبول؛ كما في «التقريب». فالحديث حسن بمجموع طرقه، والله أعلم. وقد صصححه الحاكم، ووافقه الذهبي، وصححه البوصيري، وحسنه الحافظ.

(٣) انظر (ص ٢٥٠) برقم (١). من كتاب الوابل الصيب بتحقيق سليم الملالي. وقد صلح الحديث سليم الملالي في رسالة له بعنوان «القول الموثوق في تصحيح حديث السوق» ط ١ – دار السلف للنشر والتوزيع – انظر إليها إذا شئت.

يوجب الأمان من نسيانه، الذي هو سبب شقاء العبد في معاشه ومعاده؛ فإن نسيان الرب – سبحانه وتعالى – يوجب نسيان نفسه ومصالحها.

قال تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالذِّينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنْسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ [الحشر: ١٩].

وإذا نسي العبد نفسه أعرض عن مصالحها، ونسيها، واشتغل عنها، فهلكت وفسدت ولا بد؛ كمن له زرع، أو بستان، أو ماشية، أو غير ذلك؛ مما صلاحه وفلاحه بتعاهده والقيام عليه، فأهمله، ونسيه، واحتفل عنه بغيره، وضيّع مصالحه؛ فإنه يفسد ولا بدّ.

هذا مع إمكان قيام غيره مقامه فيه؛ فكيف الظن بفساد نفسه وهلاكه وشقائه إذا أهملها، ونسيها، واحتفل عن مصالحها، وعطل مراعاتها، وترك القيام عليها. بما يصلحها؟! وما شئت من فساد وهلاك وخيبة وحرمان.

وهذا هو الذي صار أمره كله فُرطًا، فانفرط عليه أمره، وضاعت مصالحه، وأحاطت به أسباب القطوع والخيبة والهلاك.

ولا سبيل إلى الأمان من ذلك إلا بدوام ذكر الله – تعالى – واللهج به، وأن لا يزال اللسان رطباً به، وأن يتولى منزلة حياته التي لا غنى له عنها، ومتزلة غذائه الذي إذا فقده فسد جسمه وهلك، ومتزلة الماء عند شدة العطش، ومتزلة اللباس في الحر والبرد، ومتزلة الكن في شدة الشتاء والسوم.

فحقيقة بالعبد أن ينزل ذكر الله منه بهذه المنزلة وأعظم، فلما  
هلاك الروح والقلب وفسادهما من هلاك البدن وفساده؟! هذا  
هلاك لا بد منه، وقد يعقبه صلاح لا بد، وأما هلاك القلب والروح  
فهلاك لا يرجى معه صلاح ولا فلاح، ولا حول ولا قوة إلا بالله  
العلي العظيم.

ولو لم يكن في فوائد الذكر وإدامته إلا هذه الفائدة وحدها  
لکفى بها؛ فمن نسي الله - تعالى - أنساه نفسه في الدنيا، ونسى  
في العذاب يوم القيمة.

قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً  
وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى \* قَالَ رَبِّنَا لَمْ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ  
كُنْتُ بَصِيرًا \* قَالَ كَذَلِكَ أَتَتْكَ آيَاتُنَا فَنَسِيَّتَهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ  
تُنْسَى﴾ [طه: ١٢٤-١٢٦].

أي: تنسى في العذاب كما نسيت آياتي، فلم تذكرها، ولم  
تعمل بها.

وإعراضه عن ذكره يتناول إعراضه عن الذكر الذي أنزله؛  
وهو أن يذكر الذي أنزله في كتابه، وهو المراد بتناول إعراضه عن  
أن يذكر ربه بكتابه، وأسمائه، وصفاته، وأوامره، وآلاته، ونعمه؛  
فإن هذه كلها توابع إعراضه عن كتاب ربه - تعالى ؛ فإن الذكر  
في الآية إما مصدر مضارف إلى الفاعل، أو مضارف إضافة الأسماء  
المضمة؛ أي: من أعرض عن كتابي، ولم يتله، ولم يتذمر، ولم يعمل  
به، ولا فهمه، فإن حياته، ومعيشته لا تكون إلا مضيقة عليه،  
منكدة معدّباً فيها.

والضنك: الضيق، والشدة، والبلاء.

ووصف المعيشة نفسها بالضنك مبالغة، وفسرت هذه المعيشة بعذاب البرزخ.

والصحيح أنها تتناول معيشته في الدنيا، وحاله في البرزخ؛ فإنه يكون في ضنك في الدارين، وهو: شدة، جهد، وضيق، وفي الآخرة يُنسى في العذاب.

وهذا عكس أهل السعادة والفلاح؛ فإن حياثم في الدنيا أطيب الحياة، و لهم في البرزخ وفي الآخرة أفضل الثواب؛ قال - تعالى : ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ اُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحِسِّنَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً﴾ [النحل: ٩٧].

فهذا في البرزخ <sup>(١)</sup>.

وقال - تعالى - ﴿وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظَلَمُوا لَنَبُوَّنَّهُمْ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَلَأَجْرُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ [النحل: ٤١].

وقال - تعالى - ﴿وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمَتَّعُكُمْ مَتَاعًا حَسَنًا إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى وَيُؤْتَ كُلُّ ذِي فَضْلٍ فَضْلَهُ﴾ [هود: ٣].

(١) قال ابن كثير في تفسيره حول هذه الآية «وأن يجزيه بأحسن ما عمله في الدار الآخرة» اهـ. وهذا يدل على أن هذا الأجر يكون بالبرزخ واليوم الآخر وليس مقصوراً على البرزخ، لأن البرزخ أول منازل الآخرة، وهذا دل عليه الكتاب والسنة. اهـ. الحريـ.

فهذه الآخرة: وقال - تعالى - : ﴿قُلْ يَا عِبَادِ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا يُؤْفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [الزمر: ١٠].

فهذه أربعة مواضع ذكر - تعالى - فيها أنه يجزي المحسن بإحسانه جزاءين: جزاء في الدنيا، وجزاء في الآخرة؛ فالإحسان له جزاء معجل ولا بد، والإساءة لها جزاء معجل ولا بد، ولو لم يكن إلا ما يجازى به المحسن؛ من ان شراح صدره في انسجام قلبه وسروره ولذاته بمعاملة ربه - عز وجل - وطاعته وذكره، ونعميم روحه بمحبته؛ (لکفى).

وذكرة وفرجه بربه - سبحانه وتعالى - أعظم مما يفرح  
القريب من السلطان الكريم عليه بسلطانه.

وما يُجازى به المسيء؛ من ضيق الصدر، وقسوة القلب،  
وتشتيته، وظلمته، وحزانته، وغمته، وحزنه، وخوفه، وهذا أمر لا  
يكاد من له أدنى حس وحياة يرتات فيه، بل الغموم والهموم  
والآحزان والضيق: عقوبات عاجلة، ونار دنيوية، وجهنم حاضرة.

والإقبال على الله - تعالى - والإنابة إليه، والرضى به وعنده،  
وامتلاء القلب من محبته، واللهم بذكره، والفرح والسرور بمعرفته:  
ثواب عاجل، وجنة وعيش لا نسبة لعيش الملوك إليه أبته.

وسمعتشيخ الإسلام ابن تيمية - قدس الله روحه - يقول:  
إن في الدنيا جنة؛ من لم يدخلها لا يدخل جنة الآخرة.

وقال لي مرة: ما يصنع أعدائي بي؟ أنا جئني وبستاني في

صدري؛ إن رُحْتُ فهـي معي لا تفارقـي؛ إن حبـسي خلـوة، وقتلـي  
شهـادة، وإخراجـي من بلدـي سياـحة.

وكان يقول في محبـسه في القـلعة: لو بـذلت مـلء هـذه القـلـعة  
ذهبـاً ما عـدل عنـدي شـكـر هـذه النـعـمة.

أو قال: ما جـزـيتـهم عـلـى ما تـسـبـبـوا لـي فـيـه مـنـ الخـيـر. وـنـحـو هـذـا.

وكان يقول في سجـودـه وـهـو مـحـبـوس: «الـلـهـمـ أـعـيـ عـلـى  
ذـكـرـكـ، وـشـكـرـكـ، وـحـسـنـ عـبـادـتـكـ»<sup>(١)</sup><sup>(٢)</sup> ما شـاءـ اللهـ.

وقـالـ ليـ مرـةـ المـحـبـوسـ مـنـ حـبـسـ قـلـبـهـ عـنـ رـبـهـ - تـعـالـيـ -  
وـالـمـأـسـورـ مـنـ أـسـرـهـ هـوـاهـ.

ولـما دـخـلـ إـلـى القـلـعـةـ، وـصـارـ دـاخـلـ سورـهـ نـظـرـ إـلـيـهـ، وـقـالـ:  
﴿فَضَرَبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ  
الْعَذَابُ﴾ [الـحـدـيدـ: ١٣].

وـعـلـمـ اللـهـ ما رـأـيـتـ أحـدـاً أـطـيـبـ عـيـشاـ مـنـهـ قـطـ، مـعـ ما كـانـ فـيـهـ  
مـنـ ضـيقـ العـيـشـ، وـخـلـافـ الرـفـاهـيـةـ وـالـنـعـيمـ، بلـ ضـدـهاـ، وـمـعـ ما كـانـ  
فـيـهـ مـنـ الـحـبـسـ وـالـتـهـدـيدـ وـالـإـرـهـاـقـ، وـهـوـ مـعـ ذـلـكـ مـنـ أـطـيـبـ النـاسـ

(١) حـدـيـثـ صـحـيـحـ قـالـهـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ وـهـوـ يـوـصـيـ مـعـاذـاـ بـنـ جـبـلـ - رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ ،  
وـقـدـ خـرـجـتـهـ فـيـ أـحـادـيـثـ «الـوـصـيـةـ الصـغـرـىـ» (٤)، فـلـيـنـظـرـ، وـمـكـانـهـ دـبـرـ الصـلاـةـ، وـلـيـسـ  
فـيـ السـجـودـ، فـنـدـبـرـ.

(٢) لـعـلـ شـيـخـ إـلـاسـلامـ رـحـمـهـ اللـهـ تـعـالـيـ كـانـ يـأـتـيـ بـهـذـاـ الدـعـاءـ فـيـ السـجـودـ مـنـ بـابـ تـحرـيـ  
الـإـجـابـةـ لـحـدـيـثـ الرـسـوـلـ ﷺ: «وـأـمـاـ السـجـودـ فـاجـتـهـدـواـ فـقـمـنـ أـنـ يـسـتـجـابـ  
لـكـمـ». روـاهـ مـسـلـمـ وـأـمـهـ، وـإـلـاـ فـهـوـ الـبـحـرـ الـذـيـ لـاـ سـاحـلـ لـهـ فـيـ عـلـمـ السـنـةـ النـبـوـيةـ، وـلـاـ  
يـخـفـيـ عـلـيـهـ هـذـاـ حـدـيـثـ وـمـتـيـ يـكـونـ مـكـانـهـ. اـهـ. الـحـرـبـيـ.

عيشاً، وأشرحهم صدرًا، وأقواهم قلباً، وأسرّهم نفساً، تلوح نصرة  
النعيم على وجهه.

وَكَنَا إِذَا اشْتَدَ بِنَا الْخُوفُ، وَسَاءَتْ مِنَا الظُّنُونُ، وَضَاقَتْ بِنَا  
الْأَرْضُ أَتَيْنَاهُ؛ فَمَا هُوَ إِلَّا أَنْ نَرَاهُ، وَنَسْمَعَ كَلَامَهُ، فَيَذَهِبُ ذَلِكُ  
كُلُّهُ، وَيَنْقُلِبُ انشِراحًا، وَقُوَّةً، وَيَقِينًا، وَطَمَانِيَّةً.

فَسَبَحَانَ مَنْ أَشَهَدَ عِبَادَهُ جَنْتَهُ قَبْلَ لِقَائِهِ، وَفَتَحَ لَهُمْ أَبْوَابَهَا فِي  
دارِ الْعَمَلِ، فَآتَاهُمْ مِنْ رُوحِهَا وَنَسِيمِهَا وَطَيِّبِهَا مَا اسْتَفْرَغُ قَوَاهِمْ  
لِطَلَبِهَا وَالْمَسَابِقَةِ إِلَيْهَا.

وَكَانَ بَعْضُ الْعَارِفِينَ يَقُولُونَ: لَوْ عَلِمَ الْمُلُوكُ وَأَبْنَاءُ الْمُلُوكِ مَا نَحْنُ  
فِيهِ بِالْحَالِدُونَا عَلَيْهِ بِالسَّيْفِ.

وَقَالَ آخَرُ: مَسَاكِينُ أَهْلِ الدِّنِيَا، خَرَجُوا مِنْهَا وَمَا ذَاقُوا أَطِيبَ  
مَا فِيهَا!

قِيلَ: وَمَا أَطِيبَ مَا فِيهَا؟!

قَالَ: مُحْبَةُ اللَّهِ – تَعَالَى – وَمَعْرِفَتُهُ، وَذِكْرُهُ. أَوْ نَحْنُ هَذَا.

وَقَالَ آخَرُ: إِنَّهُ لَتَمَرُّ بِالْقَلْبِ أَوْقَاتٌ يَرْقُصُ فِيهَا طَرْبًا.

وَقَالَ آخَرُ: إِنَّهُ لَتَمَرُّ بِي أَوْقَاتٌ أَقُولُ: إِنْ كَانَ أَهْلُ الْجَنَّةِ فِي  
مُثْلِ هَذَا إِنْهُمْ لَفِي عِيشَةٍ طَيِّبَةٍ.

فَمُحْبَةُ اللَّهِ – تَعَالَى – وَمَعْرِفَتُهُ، وَدَوَامُ ذِكْرِهِ، وَالسُّكُونُ إِلَيْهِ،  
وَالْطَّمَانِيَّةُ إِلَيْهِ، وَإِفْرَادُهُ بِالْحُبِّ، وَالْخُوفِ، وَالرُّجَاءِ، وَالْتَّوْكِلِ،  
وَالْمَعْاْمِلَةِ، بِحِيثُ يَكُونُ هُوَ وَحْدَهُ الْمُسْتَوْلِيُّ عَلَى هُمُومِ الْعَبْدِ وَعَزْمَاتِهِ

وإرادته، هو جنة الدنيا، والنعيم الذي لا يشبهه نعيم، وهو قرة عين المحبين، وحياة العارفين.

وإنما تقرُّ عيون الناس به على حسب قرة أعينهم بالله – عز وجل ؛ فمن قرَّت عينه بالله قرَّت به كل عين، ومن لم تقر عينه بالله تقطعت نفسه على الدنيا حسرات.

وإنما يصدق هذا من في قلبه حياة؛ وأما ميت القلب فيو حشك ماله، ثم فاستأنس بغيته ما أمكنك؛ فإنك لا يو حشك إلا حضوره عندك، فإذا ابتليت به فأعطيه ظاهرك، وترحل عنه بقلبك، وفارقـه بسرـك، ولا تشغـل به عـما هو أولـي بكـ.

واعلم أن الحسرة كل الحسرة الاشتغال بمن لا يجر عليك الاشتغال به إلا فوت نصيـك وحظـك من الله – عـز وجـل ، وانقطاعـك عنهـ، وضيـاع وقتـك علىـكـ، وضـعـف عـزـيمـتكـ، وتـفرقـ هـمـكـ.

إذا بـلـيـتـ هـذـاـ – وـلـاـ بـدـ لـكـ مـنـهـ – فـعـامـلـ اللـهـ – تـعـالـىـ – فـيهـ، وـاحـتـسـبـ عـلـيـهـ ماـ أـمـكـنـكـ، وـتـقـرـبـ إـلـىـ اللـهـ – تـعـالـىـ – بـمـرـضـاتهـ فـيهـ، وـاجـعـلـ اـجـتمـاعـكـ بـهـ مـتـجـراـ لـكـ، لـاـ تـجـعـلـهـ خـسـارـةـ، وـكـنـ معـهـ كـرـجـلـ سـائـرـ فـيـ طـرـيقـهـ، عـرـضـ لـهـ رـجـلـ وـقـفـهـ عـنـ سـيرـهـ، فـاجـتـهـدـ أـنـ تـأـخـذـهـ مـعـكـ وـتـسـيـرـ بـهـ، فـتـحـمـلـهـ وـلـاـ يـحـمـلـكـ، فـإـنـ أـبـيـ وـلـمـ يـكـنـ فـيـ سـيرـهـ مـطـمعـ فـلـاـ تـقـفـ مـعـهـ بـلـاـ رـكـبـ الدـرـبـ [ـفـتـنـقـطـ]ـ، وـدـعـهـ وـلـاـ تـلـتـفـ إـلـيـهـ؛ فـإـنـهـ قـاطـعـ الـطـرـيقـ، وـلـوـ كـانـ مـنـ كـانـ، فـانـجـ بـقـلـبـكـ، وـضـنـ بـيـوـمـكـ وـلـيـلـتـكـ، لـاـ تـغـرـبـ عـلـيـكـ الشـمـسـ قـبـلـ وـصـولـ الـمـنـزـلـةـ، فـتـئـ خـذـ، أـوـ يـطـلـعـ الـفـجـرـ [ـوـقـدـ فـاتـكـ الرـكـبـ]ـ أـنـ لـكـ بـلـحـاقـهـمـ؟ـ!

الخامسة والثلاثون: أن الذكر يُسّير العبد وهو في فراشه، وفي سوقه، وفي حال صحته وسقمه، وفي حال نعيمه ولذته، وليس شيء يعم الأوقات والأحوال مثله، حتى إنّه يسير العبد وهو نائم على فراشه، فيسبق القائم مع الغفلة، فيصبح هذا النائم وقد قطع الركب وهو مستلق على فراشه، ويصبح ذلك القائم الغافل في ساقه الركب، وذلك فضل الله يؤتى به من يشاء.

السادسة والثلاثون: أن الذكر نور للذاكر في الدنيا، ونور له في قبره، ونور له في معاده، ويسعى بين يديه على الصراط؛ فما استنارت القلوب والقبور بمثل ذكر الله - تعالى.

قال الله تعالى: ﴿أَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا﴾ [الأنعام: ١٢٢].

فال الأول: هو المؤمن، استنار بالإيمان بالله، ومحبته، ومعرفته، وذكره.

والثاني: هو الغافل عن الله - تعالى ، المعرض عن ذكره ومحبته.

والشأن كل الشأن، وال فلاح كل الفلاح، في النور، والشقاء كل الشقاء في فواته.

ولهذا كان النبي ﷺ يبالغ في سؤال ربه - تبارك وتعالى - حين يسأله أن «يجعله في لحمه، وعظامه، وعصبه، وشعره، وبشره، وسمعه، وبصره، ومن فوقه، ومن تحته، وعن يمينه، وعن

شماله، وخلفه، وأمامه، حتى يقول: **واجعلني نوراً**<sup>(١)</sup>.

فسأل ربه - تبارك وتعالى - أن يجعل النور في ذرّاته الظاهرة والباطنة، وأن يجعله محيطاً به من جميع جهاته، وأن يجعل ذاته وحملته نوراً.

فدين الله - عز وجل - نور، وكتابه نور، ورسوله نور، وداره التي أعدها لأوليائه نور يتلألأ، وهو تبارك وتعالى نور السماوات والأرض، ومن أسمائه النور، وأشرقت الظلمات لنور وجهه.

وقد قال - تعالى: **﴿وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا﴾** [الزمر: ٦٩].

فيإذا جاء - تبارك وتعالى - يوم القيمة للفصل بين عباده، وأشرقت بنوره الأرض، وليس إشراقها يومئذ بشمس ولا قمر، فإن الشمس تكونَ القمر يخسف، ويذهب نورهما، وحجابه - تبارك وتعالى - النور.

قال أبو موسى الأشعري: قام فينا رسول الله ﷺ بخمس كلمات، فقال: «إن الله لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخوض القسط ويرفعه، يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار قبل عمل الليل، حجابه النور، لو كشفه لأحرقت سبات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه»<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه مسلم (٦ - ٤٤ - ٤٥ - نووي).

(٢) أخرجه مسلم (١٤-١٢/٣ نووي)، وغيره.

وزدته في «مهذب اجتماع الجيوش الإسلامية» (٩) بسطة.

ثم قرأ <sup>(١)</sup>: ﴿أَنْ بُو رِكَّ مَنْ فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا﴾ [النمل: ٨].  
فاستنارة ذلك الحجاب بنور وجهه، ولو لا سبحانه لأحرقت  
سبحات وجهه ونوره ما انتهى إليه بصره.

ولهذا لما تخلى تبارك وتعالى للجبل، وكشف من الحجاب شيئاً  
يسيراً ساخ الجبل في الأرض، وتدكك، ولم يقم لربه تبارك وتعالى.  
وهذا معنى قول ابن عباس في قوله سبحانه وتعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ  
الْأَبْصَارُ﴾ [الأنعام: ١٠٣].

قال: ذلك الله – عز وجل – إذا تخلى بنوره لم يقم له شيء.  
وهذا من بديع فهمه – رضي الله عنه – ودقيق فطنته، كيف  
وقد دعا له رسول الله ﷺ أن يعلمه الله التأويل.

فالرب – تبارك وتعالى – يُرى يوم القيمة بالأبصار عياناً،  
ولكن يستحيل إدراك الأبصار له، وإن رأته؛ فـإلا إدراك أمر وراء  
الرؤية، وهذه الشمس – والله المثل الأعلى – نراها ولا ندركها كما  
هي عليه، ولا قريباً من ذلك.

ولذلك قال ابن عباس لمن سأله عن الرؤية وأورد عليه: ﴿لَا  
تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ﴾؛ فقال: ألسنت ترى السماء؟  
قال: بلـ.

قال: أفتدركـها؟

---

(١) هو أبو عبيدة عامر بن عبد الله بن مسعود راوي الحديث عن أبي موسى.

قال: لا.

قال: فالله تعالى أعظم وأجل.

وقد ضرب سبحانه وتعالى النور في قلب عبده مثلاً لا يعقله إلا العالمون؛ فقال - سبحانه وتعالى: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاهٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الرُّجَاجَةُ كَانَهَا كَوْكُبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ رَيْتُونَةٍ لَـ شَرِقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [النور: ٣٥].

قال أبي بن كعب: مثل نوره في قلب المسلم.

وهذا هو النور الذي أودعه في قلبه؛ من معرفته، ومحبته، والإيمان به، وذكره، وهو نوره الذي أنزل إليهم، فأحيائهم به وجعلهم يمشون به بين الناس، وأصله في قلوبهم ثم تقوى مادته؛ فتزايد حتى يظهر على وجوههم وجوارحهم وأبدانهم - بل وثيابهم ودورهم - يبصرون من هو من جنسهم، وسائر الخلق له منكر.

إذا كان يوم القيمة برب ذلك النور، وصار بأيائهم، يسعى بين أيديهم في ظلمة الجسر حتى يقطعوه، وهم فيه على حسب قوته وضعفه في قلوبهم في الدنيا؛ فمنهم من نوره كالشمس، وآخر كالقمر، وآخر كالنجوم، وآخر كالسراج، وآخر يعطي نوراً على إهمام قدمه؛ يضيء مرة، ويطفيء أخرى؛ إذا كانت هذه حال نوره في الدنيا؛ فأعطي على الجسر بمقدار ذلك؛ بل هو نفس نوره ظهر له عياناً.

ولما لم يكن للمنافق نور ثابت في الدنيا، بل كان نوره ظاهراً، لا باطناً، أُعطي نوراً ظاهراً، ماله إلى الظلمة والذهب.

ووضرب الله - عز وجل - لهذا النور، ومحمله وحامله ومادته مثلاً بالمشكاة؛ وهي: الكوّة في الحائط؛ فهي مثل المصدر، وفي تلك المشكاة زجاجة من أصفى الزجاج، وحتى شبّهت بالكوكب الدرّي في بياضه وصفائه؛ وهي مثل القلب، وشبّه بالزجاجة لأنها جمعت أوصافاً هي في قلب المؤمن؛ وهي: الصفاء، والرقّة، والصلابة؛ فيرى الحق والهدى بصفائه، وتحصل منه الرأفة والرحمة والشفقة برقته، ويجاهد أعداء الله - تعالى - ويغليظ عليهم ويشتّد في الحق ويصلب فيه بصلابته، ولا تبطل صفة من صفة أخرى، ولا تعارضها؛ بل تساعدها وتعاضدها: ﴿أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنُهُمْ﴾ [الفتح: ٢٩].

وقال - تعالى - ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِتَأْتِيهِمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيلًا لِّقَلْبِكَ لَأَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وقال - تعالى: ﴿إِنَّمَا يَنْهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَأَغْلُظُ عَلَيْهِمْ﴾ [التوبه: ٧٣].

وبإزاء هذا القلب قلبان مذمومان في طرفي نقيض:

أحدهما: قلب حجري قاس لا رحمة فيه، ولا إحسان، ولا برّ، ولا له صفاء يرى به الحق؛ بل هو جبار جاهل، لا علم له بالحق، ولا رحمة للخلق.

وبإزائه قلب ضعيف، مائي، لا قوة فيه، ولا استمساك؛ بل

يقبل كل صورة، وليس له قوة حفظ تلك الصور، ولا قوة التأثير في غيره، وكل ما خالطه أثر فيه؛ من قوي وضعيف، وطيب وخبيث.

وفي الزجاجة مصباح؛ وهو النور الذي في الفتيلة، وهي حاملته، ولذلك النور مادة، وهو زيت قد عُصر من زيتونه في أعدل الأماكن، تصيبها الشمس أول النهار وآخره؛ فزيتها من أصفى الزيت وأبعده من الكدر، حتى إنه ليكاد من صفائح يضيء بلا نار؛ فهذه مادة نور المصباح.

وكذلك مادة نور المصباح الذي في قلب المؤمن؛ هو من شجرة الوحي التي هي أعظم الأشياء برقة، وأبعدها من الانحراف؛ بل هي أوسط الأمور وأعدلها وأفضلها؛ لم تنحرف انحراف النصرانية، ولا انحراف اليهودية؛ بل هي وسط بين الطرفين المذمومين في كل شيء؛ فهذه مادة مصباح الإيمان في قلب المؤمن.

ولما كان الزيت قد اشتد صفاوته حتى كاد أن يضيء بنفسه، ثم خالط النار، فاشتدت بها إضاءته، وقويت مادة ضوء النار به، كان ذلك نوراً على نور.

وهكذا المؤمن؛ قلبه مضيء، يكاد يعرف الحق بفطرته وعقله، ولكن لا مادة له من نفسه، فجاءت مادة الوحي، فباشرت قلبه، وحاللت بشاشته، فازداد نوراً بالوحي على نوره الذي فطره الله – تعالى – عليه، فاجتمع له نور الوحي إلى نور الفطرة، نور على نور، فيكاد ينطق بالحق، وإن لم يسمع فيه أثراً، فهذا شأن المؤمن يدرك الحق بفطرته محملاً، ثم يسمع الأثر جاء به مفصلاً، فينشأ إيمانه من شهادة الوحي والفطرة.

فليتأمل الليب هذه الآية العظيمة، ومطابقتها لهذه المعاني الشريفة؛ فذكر – سبحانه تعالى – نوره في السماوات والأرض، ونوره في قلوب عباده المؤمنين، النور المعقول المشهود بالبصائر والقلوب، والنور الحسوس المشهود بالأبصار، الذي استنارت به أقطار العالم العلوي والسفلي؛ فهما نوران عظيمان، أحدهما أعظم من الآخر.

وكما أنه إذا فقد أحدهما من مكان أو موضع لم يعش فيه آدمي ولا غيره؛ لأن الحيوان إنما يتكون حيث النور، ومواضع الظلمة التي لا يشرق عليها نور، ولا يعيش فيها حيوان، ولا يتكون ألبته؛ فكذلك أمة فقد فيها نور الوحي والإيمان، وقلب فقد منه هذا النور ميت ولا بد، لا حياة له ألبته؛ كما لا حياة للحيوان في مكان لا نور فيه.

والله – سبحانه – وتعالى – يقرن بين الحياة والنور؛ كما في قوله – عز وجل –: ﴿أَوَمَنْ كَانَ مَيِّتًا فَأَحْيَيْنَا وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثْلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا﴾ [الأنعام: ١٢٢].

وكذلك قوله – عز وجل –: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ﴾ [الشورى: ٥٢].

وقد قيل: إن الضمير في «جعلناه» عائد إلى الأمر.

وقيل: إلى الكتاب.

وقيل: إلى الإيمان.

وقيل: إلى الروح. أي: جعلنا ذلك الروح الذي أوحيناه إليك نوراً؛ فسماه روحًا لما يحصل به من الحياة، وجعله نوراً لما يحصل به من الإشراق والإضاءة، وهو متلازمان؛ فحيث وجدت هذه الحياة بهذا الروح وجدت الاستنارة والإضاءة، وجدت الحياة؛ فمن لم يقبل قلبه هذه الروح فهو ميت مظلم؛ كما أن من فارق بدنها روح الحياة فهو هالك مضمحل.

فلهذا يضرب – سبحانه وتعالى – المثلين: المائي والناري معاً؛ لما يحصل من الماء من الحياة، وبالنار من الإشراق والنور، كما ضرب ذلك في أول سورة البقرة في قوله تعالى: ﴿مَثُلُّهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ﴾ [البقرة: ١٧].

وقال: ﴿ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ﴾، ولم يقل: بناهم؛ لأن النار فيها الإحرق، والإشراق؛ فذهب بما فيه الإضاءة والإشراق، وأبقى عليهم ما فيه الأذى والإحرق.

وكذلك حال المنافقين؛ ذهب نور إيمانهم بالنفاق، وبقي في قلوبهم حرارة الكفر والشكوك والشبهات تغلي في قلوبهم، وقلوبهم قد صلبت بحرّها وأذها وسمومها ووجهها في الدنيا، فأصلاحتها الله – تعالى – إياها يوم القيمة ناراً موقدة تطلع على الأفتدة.

فهذا مثل من لم يصحبه نور الإيمان في الدنيا، بل خرج منه

وفارقه بعد أن استضاء به، وهو حال المنافق عرف ثم أنكر، وأقر ثم حجد، فهو في ظلمات أصم أبكم أعمى؛ كما قال - تعالى - في حق إخواهم من الكفار: ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا صُمُّ وَبُكْمٌ فِي الظُّلُمَاتِ مَنْ يَشَاءُ اللَّهُ يُضْلِلُهُ وَمَنْ يَشَاءُ يَجْعَلُهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [الأنعام: ٣٩].

وقال - تعالى - : ﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلَ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنِدَاءً صُمُّ بُكْمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ﴾ [البقرة: ١٧١].

وشبه - تعالى - حال المنافقين في خروجهم من النور بعد أن أضاء لهم بحال مستوقد النار، وذهاب نورها عنه بعد أن أضاءت ما حوله؛ لأن المنافقين بمخالطتهم المسلمين، وصلاحهم معهم، وصيامهم معهم، وسماعهم القرآن، ومشاهدتهم أعلام الإسلام ومناره، قد شاهدوا الضوء، ورأوا النور عياناً، ولهذا قال - تعالى - في حقهم: ﴿فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ﴾ [البقرة: ١٨] إليه؛ لأنهم فارقوا الإسلام بعد أن تلبسوا به واستناروا، فهم لا يرجعون إليه.

وقال - تعالى - في حق الكفار: ﴿فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ﴾؛ لأنهم لم يعلموا الإسلام، ولا دخلوا فيه، ولا استناروا به، بل لا يزالون في ظلمات الكفار، صم بكم عمي.

فسبحان من جعل كلامه لأدواء الصدور شافياً، وإلى الإيمان وحقائقه منادياً، وإلى الحياة الأبدية والنعيم المقيم داعياً، وإلى طريق الرشاد هادياً.

لقد أسمع منادي الإيمان لو صادف آذاناً واعية، وشفت مواعظ القرآن لو وافقت قلوبًا خالية، ولكن عصفت على القلوب أهوية الشبهات والشهوات، فأطافت مصابيحها، وتمنكت منها أيدي الغفلة والجهالة، فأغلقت أبواب رشدها، وأضاعت مفاتيحها، ورأت عليها كسبها، فلم ينفع فيها الكلام، وسُكِّرت بشهوات الغي وشهاده الباطل، فلم تصغ بعده إلى الملام، وواعظت بمواعظ أنكى فيها من الأسنة والسهام، ولكن ماتت في بحر الجهل والغفلة، وأسر الهوى والشهوة، و:

### ما لجُرْحٍ بمِيتٍ إِيَّاهُ

والمثل الثاني المائي قوله – تعالى: ﴿أَوْ كَصَّبَ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابَعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتٌ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ﴾ [البقرة: ١٩].

الصَّبَّ: المطر الذي يصوب من السماء؛ أي: ينزل منها بسرعة. وهو مثل القرآن الذي به حياة القلوب؛ كالمطر الذي به حياة الأرض والنبات والحيوان، فأدرك المؤمنين ذلك منه، وعلمو ما يحصل به من الحياة التي لا خطر لها، فلم يمنعهم منها ما فيه من الرعد والبرق، وهو الوعيد والتهديد والعقوبات والثباتات التي حذر الله بها من خالف أمره، وأخبر أنه منزلاً عن كذب رسول الله ﷺ، أو ما فيه من الأوامر الشديدة؛ كجهاد الأعداء، والصبر على الأمر أو الأوامر الشاقة على النفوس التي هي بخلاف إرادتها؛ فهي كالظلمات والرعد والبرق، ولكن من علم موقع الغيث، وما يحصل به من الحياة لم يستوحش لما معه من الظلمة والرعد والبرق؛ بل

يستأنس لذلك، ويفرح به؛ لما يرجو من الحياة والخصب.

وأما المنافق؛ فإنه عمي قلبه؛ لم يجاوز بصره الظلمة، ولم ير إلا  
برقا يكاد يخطف البصر، ورعدا عظيميا، وظلمة، فاستوحش من  
ذلك وخاف منه فوضع أصابعه في أذنيه؛ لئلا يسمع صوت الرعد،  
وهاله مشاهدة ذلك البرق، وشدة لمعانه وعظم نوره، فهو حائف  
أن يختطف معه بصره؛ لأن بصره أضعف أن يثبت معه، فهو في  
ظلمة يسمع أصوات الرعد القاصف، ويرى ذلك البرق الخاطف،  
فإن أضاء له ما بين يديه مشى في ضوئه، وإن فقد الضوء قام  
متخيّراً، ولا يدرى أين يذهب، وله جهل لا يعلم أن ذلك من لوازم  
الصّيّب الذي به حياة الأرض والنبات، وحياته هو في نفسه، بل لا  
يدرك إلا رعداً، وبرقاً، وظلمة، ولا شعور له بما وراء ذلك؛  
فاللوحشة لازمة له، والرعب والفزع لا يفارقه.

وأما من أنس بالصَّيْب وعلم أنه لا بد فيه من رعد وبرق  
وظلمة بسبب الغيم استأنس بذلك، ولم يستوحش منه، ولم يقطعه  
ذلك عن أخذه بنصبيه من الصَّيْب.

فهذا مثل مطابق للصيّب الذي نزل به جبريل - عليه السلام  
- من عند رب العالمين - تبارك وتعالى - على قلب رسول الله  
؟ ليحيي به القلوب والوجود أجمع؛ اقتضت حكمته أن يقارنه  
من الغيم والرعد والبرق ما يقارن الصّيّب من الماء؛ حكمة بالغة،  
وأسبابٌ منتظمةنظمها العزيز الحكيم.

فكان حظ المنافق من ذلك الصيّب سحابه ورعوده وبروقه فقط؛ لم يعلم ما وراءه، فاستوحش بما أنس به المؤمنون، وارتباـتـ بما

اطمأن به العالمون، وشك فيما تيقنه المبصرون العارفون، فبصره في  
المثل الناري كبصر الخفاش نحو الظهيرة، وسمعه في المثل المائي  
كسمع من يموت من صوت الرعد، وقد ذكر عن بعض الحيوانات  
أنها تموت من سمع الرعد!!

وإذا صادف لهذه العقول والأسماع والأ بصار شبهات شيطانية،  
وخيالات فاسدة، وظنون كاذبة، جالت فيها وصالت، وقامت بها  
وقدت، واتسع فيها مجدها، وكثر بها قيلها و قالها؛ فملأت الأسماع  
من هذينها، والأرض من دواوينها.

وما أكثر المستجيبين لهؤلاء، والقابلين منهم، والقائمين  
بدعوتهم، والحامين عن حوزتهم، والقاتلين تحت ألوائهم، والمكررين  
لسوادهم!

ولعموم البلاية بهم، وضرر القلوب بكلامهم، هتك الله  
أستارهم في كتابه غاية المحتك، وكشف أسرارها غاية الكشف،  
 وبين علاماتهم، وأعمالهم، وأقوالهم، ولم يزل – عز وجل – يقول:  
ومنهم ... ومنهم ... حتى انكشف أمرهم، وبانت  
حقائقهم، وظهرت أسرارهم.

وقد ذكر الله – سبحانه وتعالى – في أول سورة البقرة  
أوصاف المؤمنين والكافر والمنافقين؛ فذكر في أوصاف المؤمنين  
ثلاث آيات، وفي أوصاف الكفار آيتين، وفي أوصاف هؤلاء بضع  
عشرة آية؛ لعموم الابتلاء بهم، وشدة المصيبة لمحالطتهم؛ فإنه من  
الجلدة، مظهرون الموافقة والمناصرة؛ بخلاف الكافر الذي قد تأبد

بالعداوة، وأظهر السرية، ودعاك بما أظهره إلى مزايلته ومفارقه.

ونظير هذين المثلين المذكوران في سورة الرعد في قوله تعالى: ﴿أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةُ بِقَدْرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدًا رَابِيًّا﴾ [الرعد: ١٧].

فهذا هو المثل المائي، شَبَهَ الوحى الذى أنزله بحياة القلوب بالماء الذى أنزله من السماء، وشبه القلوب الحاملة له، بالأدوية الحاملة للسييل؛ فقلب كبير يسع علمًا عظيمًا كواحد كبير يسع ماءً كثيراً.

وقلب صغير كواحد صغير يسع علمًا قليلاً.

فحملت القلوب من هذا العلم بقدرها، كما سالت الأودية بقدرها.

ولما كانت الأودية وبماري السيل فيها الغثاء ونحوه؛ مما يمر عليه السيل، فيحتمله السيل، فيطفو على وجه الماء زباداً عالياً، يمر عليه متراكباً، ولكن تحت الماء الفرات الذى به حياة الأرض، فيقذف الوادي ذلك الغثاء إلى جنبته، حتى لا يبقى منه شيء، ويبقى الماء الذى تحت الغثاء يسقى الله تعالى به الأرض، فيحيى به البلاد والعباد، والشجر والدواب، والغثاء يذهب جفاءً يجفى، ويطرح على شفير الوادي.

فكذلك العلم والإيمان الذى أنزله في القلوب، فاحتملته، فأثار منها بسبب مخالطته لها ما فيها من غثاء الشهوات، وزبد الشهوات الباطلة، يطفو في أعلىها، واستقر العلم والإيمان والمهدى في جذر

القلب؛ فلا يزال ذلك الغناء والزبد يذهب جفاءً، ويُزول شيئاً فشيئاً، حتى يزول كله، ويقى العلم النافع والإيمان الخالص في جذر القلب؛ يرده الناس، فيشربون، ويسقون، ويرعون<sup>(١)</sup>.

وفي «ال الصحيح» من حديث أبي موسى عن النبي ﷺ قال: «مثلك ما بعثني الله - تعالى - به من الهدى كمثل غيث أصاب أرضاً، فكان منها طائفة طيبة قبلت الماء، فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكان منها طائفة أجاذب امسكت الماء، فسقى الناس وزرعوا.

وأصاب منها طائفة أخرى؛ إنما هي قيغان، لا تمسك الماء، ولا تنبت كلأ.

فذلك مثل من فقه في دين الله - تعالى، ونفعه ما بعثني الله به، فعلم وعلّم، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً، ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به»<sup>(٢)</sup>.

فجعل النبي ﷺ الناس بالنسبة إلى الهدى والعلم ثلاث طبقات:

### الطبقة الأولى:

ورثة الرسل، وخلفاء الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام، وهم الذين قاموا بالدين علماً وعملاً ودعوة إلى الله - عز وجل - ورسوله ﷺ؛ فهو لاء أتباع الرسل - صلوات الله عليهم وسلم -

(١) أي: يخضبون.

(٢) أخرجه البخاري (٢١١/١ - فتح)، ومسلم (١٥/٤٥ - ٤٦ - نووي).

حقاً، وهم بمنزلة الطائفة الطيبة من الأرض التي زكت، فقبلت الماء، فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، فزكت في نفسها، وزكا الناس بها.

وهؤلاء هم الذين جمعوا بين البصيرة في الدين، والقوة على الدعوة، ولذلك كانوا ورثة الأنبياء صلى الله عليهم وسلم الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿وَادْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولَئِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ﴾ [ص: ٤٥].

أي: البصائر في دين الله - عز وجل؛ فبالبصائر يدرك الحق ويعرف، وبالقوى يتمكن من تبليغه، وتنفيذها، والدعوة إليه.

فهذه الطبقة كان لها قوة الحفظ والفهم في الدين، والبصر بالتأويل، ففجرت من النصوص أهوار العلوم، واستنبطت منها كنوزها، ورزقت فيها فهماً خاصاً؛ كما قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، وقد سئل: هل خَصَّكُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بشيء دون الناس؟

فقال: لا والذى فلق الحبة، وبرا النسمة؛ إلا فهماً يؤتى به الله عبداً في كتابه<sup>(١)</sup>.

فهذا الفهم هو بمنزلة الكلأ والعشب الكثير الذي أنبتته الأرض، وهو الذي تميزت به هذه الطبقة عن غيرها.

الطبقة الثانية: فإنها حفظت النصوص، وكان همها حفظها وضبطها، فوردها الناس، وتلقوها منهم، فاستبطوا منها،

---

(١) أخرجه البخاري (١٢٥٦ - فتح).

واستحرجوا كنوزها، وابخروا فيها، وبذروها في أرض قابلة للزرع والنبات، ووردوها كل بحسبه: ﴿قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنْسَٰ مَشْرَبَهُمْ﴾ [البقرة: ٦٠].

وهو لاء هم الذين قال فيهم النبي ﷺ: «نَصَرَ اللَّهُ امْرَءًا سَمِعَ مَقَالَتِي، فَوَعَاهَا، ثُمَّ أَدَاهَا كَمَا سَمِعَهَا، فَرَبُّ حَامِلِ فَقْهٍ غَيْرَ فَقِيهٍ، وَرَبُّ حَامِلِ فَقْهٍ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ»<sup>(١)(٢)</sup>.

وهذا عبد الله بن عباس حبر الأمة وترجمان القرآن؛ مقدار ما سمع من النبي ﷺ لم يبلغ نحو العشرين حديثاً الذي يقول فيه: سمعت، ورأيت. وسمع الكثير من الصحابة، وبورك في فهمه والاستنباط منه، حتى ملأ الدنيا علمًا وفقها.

قال أبو محمد بن حزم: وجمعت فتاويه في سبعة أسفار كبار.

وهي بحسب ما بلغ جامعها، وإنما فعلم ابن عباس كالبحر، وفقهه واستنباطه وفهمه في القرآن بالوضع الذي فاق به الناس.

وقد سمع كما سمعوا، وحفظ القرآن كما حفظوا، ولكن أرضه كانت من أطيب الأراضي، وأقبلها للزرع، فبذر فيها النصوص، فأنبتت من كل زوج كريم: ﴿ذَلِكَ فَضْلُّ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمُ﴾ [الجمعة: ٤].

(١) حديث متواتر؛ كما بينته في كتابي «الأدلة والشواهد» (٣٣).

(٢) وقد ذكر الحديث بأسانيد صحيحة وحسنه إمام الحديث في عصره الشيخ محمد بن ناصر الألباني رحمه الله تعالى وراجع إن شئت صحيح الترغيب والترهيب ج ١١٢ .

وأين تقع فتاوى ابن عباس وتفسيره واستنباطه من فتاوى أبي هريرة وتفسيره؟ وأبو هريرة أحفظ منه، بل هو حافظ الأمة على الإطلاق: يؤدي الحديث كما سمعه، ويدرسه بالليل درساً، فكانت همته مصروفة إلى الحفظ، وتبلغ ما حفظه كما سمعه، وهمة ابن عباس مصروفة إلى التفقه والاستنباط، وتفجير النصوص، وشق الأنهار منها، واستخراج كنوزها.

وهكذا الناس بعده قسمان:

قسم: حفاظ، معتنون بالضبط والحفظ والأداء كما سمعوا، ولا يستبطون، ولا يستخرجون كنوز ما حفظوه.

وقسم: معتنون بالاستنباط، واستخراج الأحكام من النصوص، والتتفقُّه فيها.

فال الأول: كأبي زرعة، وأبي حاتم، وابن داره.

و قبلهم: كبندار؛ محمد بن بشار، وعمرو الناقد، وعبد الرزاق.

و قبلهم: كمحمد بن جعفر؛ غندر، وسعيد بن أبي عروبة، وغيرهم من أهل الحفظ والإتقان والضبط لما سمعوه من غير استنباط، وتصرف، واستخراج الأحكام من ألفاظ النصوص.

والقسم الثاني: كمالك، والشافعي، والأوزاعي، وإسحاق، والإمام أحمد بن حنبل، والبخاري، وأبي داود، ومحمد بن نصر المروزي، وأمثالهم من جمع الاستنباط والفقه إلى الرواية.

فهاتان الطائفتان هما أسعد الخلق بما بعث الله - تعالى - به

رسوله ﷺ، وهم الذين قبلوه، ورفعوا به رأساً.

وأما الطائفة الثالثة: وهم أشقي الخلق الذين لم يقبلوا هدى الله، ولم يرفعوا به رأساً؛ فلا حفظ، ولا فهم، ولا رواية، ولا دراية، ولا رعاية.

فالطبقة الأولى: أهل رواية ودرائية.

والطبقة الثانية: أهل رواية ورعاية، ولهم نصيب من الدرائية؛ بل حظهم من الرواية أو فر.

والطبقة الثالثة: الأشقياء؛ لا رواية، ولا درائية، ولا رعاية؛ ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا﴾ [الفرقان: ٤].

فهم الذين يضيقون الديار، ويغلون الأسعار، إنْ هُمْ أحدهم إلا بطنه وفرجه؛ فإن ترقى همته كان همه – مع ذلك – لباسه وزينته، فإن ترقى همته فوق ذلك؛ كانت في الرياسة والانتصار للنفس الغضبية، فإن ارتفعت عن نصرة النفس الغضبية؛ كان همه في نصرة النفس الكلبية؛ فلم يعطها، إلى نصرة النفس السبعية، (وأما النفس الملكية) فلم يعطها أحد من هؤلاء؛ فإن النفوس كلبية وسبعية وملكية <sup>(١)</sup>.

فالكلبية: تقنع بالعظم، والكسرة، والجيفية، والعذرة.

والسبعينية: لا تقنع بذلك؛ بل بقهر النفوس؛ تريد الاستعلاء

(١) في هذه الفقرة تحريف واضح، ولعل ما أضفناه يفيد في إيضاح المعنى المقصود إلى أن تتبادر لنا نسخة خطية تقوم عليها الفقرة من كلام المؤلف.

عليها بالحق والباطل.

وأما الملكية: فقد ارتفعت عن ذلك، وشمرت إلى الرفيق الأعلى؛ فهمتها العلم والإيمان ومحبة الله تعالى والإناية إليه والطمأنينة به والسكون إليه وإيشار محبه ومرضاته، وإنما تأخذ من الدنيا ما تأخذ ل تستعين به على الوصول إلى فاطرها وربها ووليها، لا لتنقطع به عنه.

ثم ضرب – سبحانه وتعالى – مثلاً ثانياً، وهو المثل الناري، فقال: ﴿وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَاءَ حِلْيَةً أَوْ مَتَاعًا رَبَدٌ مِثْلُه﴾ [الرعد: ١٧].

وهذا كالحديد، والنحاس، والفضة، والذهب، وغيرها؛ فإنها تدخل الكير؛ لتمحص وتخلص من الخبرث، فيخرج خبثها، فيرمى به ويطرح، ويبقى حالصها؛ فهو الذي ينفع الناس.

ولما ضرب الله سبحانه وتعالى هذين المثلين ذكر حكم من استحباب له، ورفع بهداه رأساً، وحكم من لم يستحب له، ولم يرفع بهداه رأساً، فقال: ﴿لِلَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمُ الْحُسْنَى وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِبُوا لَهُ لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلُهُ مَعَهُ لَاقْتَدُوا بِهِ أُولَئِكَ لَهُمْ سُوءُ الْحِسَابِ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمِهَادُ﴾ [الرعد: ١٨].

والمقصود أن الله تعالى جعل الحياة حيث النور، والموت حيث الظلمة، فحياة الموجودين الروحي والجسمي بالنور، وهو مادة الحياة؛ كما أنه مادة الإضاءة، فلا حياة بدونه؛ كما لا إضاءة

بدونه، وكما أنه به حياة القلب، فيه انفساحه، وانشراحه، وسعته. نور العبد هو الذي يصعد عمله وكلمه إلى الله تعالى؛ فإن الله تعالى لا يصعد إليه من الكلم إلا الطيب، وهو نور ومصدر عن النور، ولا من العمل إلا الصالح، ولا من الأرواح إلا الطيبة؛ وهي أرواح المؤمنين التي استنارت بالنور الذي أنزله على رسوله ﷺ والملائكة الذين خلقوا من نور؛ كما في « صحيح مسلم » عن عائشة – رضي الله عنها – عن النبي ﷺ قال: « خلقت الملائكة من نور، وخلقت الشياطين من نار، وخلق آدم مما وصف لكم »<sup>(١)</sup>.

فلما كانت مادة الملائكة من نور كانوا هم الذين يرجعون إلى ربهم – تبارك وتعالى – وكذلك أرواح المؤمنين هي التي ترعرع إلى ربهما وقت قبض الملائكة لها، فيفتح لها باب السماء الدنيا، ثم الثانية، ثم الثالثة، ثم الرابعة، إلى أن ينتهي بها إلى السماء السابعة، فتوقف بين يدي الله – عز وجل – ثم يأمر أن يكتب كتابه في أهل علين.

فلما كانت هذه الروح روحًا زاكية طيبة نيرة مشرقة، صعدت إلى الله – عز وجل – مع الملائكة.

وأما الروح المظلمة الخبيثة الكدرة فإنها لا تفتح لها أبواب السماء، ولا تصعد إلى الله – تعالى ؛ بل ترد من السماء الدنيا إلى عالمها، وتحتقرها؛ لأنها أرضية سفلية، والأولى علوية سماوية؛ فرجعت كل روح إلى عنصرها وما هي منه، وهذا مبين في حديث البراء بن عازب الطويل الذي رواه الإمام أحمد، وأبو عوانة

(١) أخرجه مسلم (١٢٣/١٢٣-نوفي).

الإسفرايني في «صححه»، والحاكم، وغيرهم. وهو حديث صحيح<sup>(١)</sup>.

والمقصود أن الله – عز وجل – لا يصعد إليه من الأعمال والأقوال والأرواح إلا ما كان منها نوراً، وأعظم الخلق نوراً أقربهم إليه وأكرمهم عليه.

وفي «المسند» من حديث عبد الله بن عمرو عن النبي ﷺ: «إن الله – تعالى – خلق خلقه في ظلمة، وألقى عليهم من نوره؛ فمن أصاب من ذلك النور اهتدى، ومن أخطأه ضل؛ فلذلك أقول: جف القلم على علم الله – تعالى»<sup>(٢)</sup>.

وهذا الحديث العظيم أصل من أصول الإيمان، وينفتح به باب عظيم من أبواب سر القدر وحكمته، والله – تعالى – الموفق.

وهذا النور الذي ألقاه عليهم – سبحانه وتعالى – هو الذي أحياهم وهداهم فأصابت الفطرة منه حظها، ولكن لما لم يستقل بتمامه وكماله لهم، وأنه بالروح الذي ألقاه على رسle – عليهم الصلاة والسلام، والنور الذي أوحاه إليهم، فأدركته الفطرة بذلك النور السابق الذي حصل لها يوم إلقاء النور، فانضاف نور

(١) أخرجه أحمد (٤/٢٨٧-٢٨٨، ٢٩٥-٢٩٦)، والحاكم (١/٣٧-٣٨). قلت: وهو كما قال المؤلف.

(٢) أخرجه الترمذى (٢٦٤٢)، وأحمد (٢/١٧٦، ١٩٧)، والحاكم (١/٣٠-٣١)، وابن حبان (١٨١٢ - موارد)، والآخرى في «الشريعة» (ص ٧٥)، وغيرهم. وصححه الحاكم، ووافقه الذهبي.

قالت: وهو صحيح؛ كما بيته في «مذهب اجتماع الجيوش الإسلامية» (٧).

الوحى والنبوة إلى نور الفطرة، نور على نور، فأشرقت منه القلوب، واستنارت به الوجوه، وحيت به الأرواح، وأذعنـت به الجوارح للطاعات؛ طوعاً واختياراً، فازدادـت به القلوب حيـاة إلى حيـاتها.

ثم دلـها ذلك النور على نور آخر هو أـعظم منه وأـجل، وهو نور الصفـات العـليـاـ الذي يضمـحلـ فيه كلـ نور سـواـهـ، فـشـاهـدـتهـ بـبـصـائـرـ الإـيمـانـ مشـاهـدـةـ نـسـبـتـهـاـ إـلـىـ القـلـبـ نـسـبـةـ المـرـئـيـاتـ إـلـىـ الـعـيـنـ؛ـ ذلكـ لـاستـيـلـاءـ الـيـقـينـ عـلـيـهـاـ،ـ وـانـكـشـافـ حـقـائـقـ الإـيمـانـ لـهـاـ،ـ حـتـىـ كـأـنـهـاـ تـنـظـرـ إـلـىـ عـرـشـ الرـحـمـنــ تـبارـكـ وـتـعـالـىــ بـارـزـاـ،ـ وـإـلـىـ اـسـتـوـاهـ عـلـيـهـ؛ـ كـمـاـ أـخـبـرـ بـهــ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـىـــ فـيـ كـتـابـهـ،ـ وـكـمـاـ أـخـبـرـ بـهــ عـنـهـ رـسـولـهـ،ـ يـدـبـرـ أـمـرـ المـمـالـكـ،ـ وـيـأـمـرـ وـيـنـهـىـ،ـ وـيـخـلـقـ وـيـرـزـقـ،ـ وـيـمـيـتـ وـيـحـيـيـ،ـ وـيـقـضـيـ وـيـنـفـذـ،ـ وـيـعـزـ وـيـذـلـ،ـ وـيـقـلـبـ الـلـيـلـ وـالـنـهـارـ،ـ وـيـداـولـ الـأـيـامـ بـيـنـ النـاسـ،ـ وـيـقـلـبـ الـدـوـلـ،ـ فـيـذـهـبـ بـدـوـلـةـ،ـ وـيـأـتـيـ بـأـخـرـىـ.

والـرـسـلـ مـنـ الـمـلـائـكــ عـلـيـهـمـ الـصـلـاـةـ وـالـسـلـامــ بـيـنـ صـادـعـ إـلـيـهـ بـالـأـمـرـ،ـ وـنـازـلـ مـنـ عـنـدـهـ بـهــ وـأـوـامـرـهـ وـمـرـاسـيـمـهـ مـتـعـاقـبـةـ عـلـىـ تـعـاقـبـ الـآـيـاتـ،ـ نـافـذـةـ بـجـسـبـ إـرـادـتـهـ،ـ فـمـاـ شـاءـ كـانـ كـمـاـ شـاءـ فـيـ الـوقـتـ الـذـيـ يـشـاءـ عـلـىـ الـوـجـهـ الـذـيـ يـشـاءـ،ـ مـنـ غـيرـ زـيـادـةـ وـلـاـ نـقـصـانـ،ـ وـلـاـ تـقـدـمـ وـلـاـ تـأـخـرـ،ـ وـأـمـرـهـ وـسـلـطـانـهـ نـافـذـ فـيـ السـمـاـوـاتـ وـأـقـطـارـهـ،ـ فـيـ الـأـرـضـ وـمـاـ عـلـيـهـاـ وـمـاـ تـحـتـهـاـ،ـ وـفـيـ الـبـحـارـ وـالـجـوـ،ـ وـفـيـ سـائـرـ أـجـزـاءـ الـعـالـمـ وـذـرـاتـهـ،ـ يـقـلـبـهـاـ وـيـصـرـفـهـاـ،ـ وـيـحـدـثـ فـيـهـاـ مـاـ يـشـاءـ،ـ وـقـدـ أـحـاطـ بـكـلـ شـيـءـ عـلـمـاـ،ـ وـأـحـصـىـ كـلـ شـيـءـ عـدـدـاـ،ـ وـوـسـعـ كـلـ شـيـءـ رـحـمـةـ وـحـكـمـةـ،ـ وـوـسـعـ سـمـعـهـ الـأـصـوـاتـ فـلـاـ تـخـتـلـفـ عـلـيـهـ وـلـاـ تـشـتـبـهـ عـلـيـهـ،ـ بـلـ يـسـمـعـ ضـجـيجـهـاـ بـاـخـتـلـافـ لـغـاهـاـ عـلـىـ كـثـرـةـ

حاجاها، لا يشغله سمع عن سمع، ولا تغله كثرة المسائل، ولا يتبرم بالحاج ذوي الحاجات، وأحاط بصره بجميع المرئيات، فيرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء؛ فالغيب عنده شهادة، والسر عنده علانية، يعلم السر وأخفى من السر – فالسر ما انطوى عليه ضمير العبد، وخطر بقلبه، ولم تتحرك به شفاته، وأخفى منه ما لم يخطر بعد، فيعلم أنه سيطر بقلبه كذا وكذا في وقت كذا وكذا – وله الخلق والأمر، وله الملك والحمد، وله الدنيا والآخرة، وله النعمة، وله الفضل، وله الثناء الحسن، له الملك كله، وله الحمد كله، وبهذه الخير كله، وإليه يرجع الأمر كله، شملت قدرته كل شيء، ووسع رحمته كل شيء، وسعت نعمته إلى كل حي: ﴿يَسْأَلُهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأنٍ﴾ [الرحمن: ٢٩].

يغفر ذنباً، ويفرج هماً، ويكشف كربلاً، ويجبر كسيراً، ويعين فقيراً، ويعلم جاهلاً، ويهدي ضالاً، ويرشد حيران، ويعيث لفان، ويفك عانياً، ويشبع جائعاً، ويكسو عارياً، ويشفى مريضاً، ويعافي مبتلىً، ويقبل تائياً، ويجزى محسناً، وينصر مظلوماً، ويقصم جباراً، ويقيل عثرة، ويستر عورة، ويؤمن روعة، ويرفع أقواماً، ويضع آخرين، لا ينام، ولا ينبعي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يرفع إليه عمل الليل قبل النهار، وعمل النهار قبل الليل، حجابه النور، لو كشفه لأحرقت سبات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه، يمينه ملائى لا تغيبها نفقة، سحاء الليل والنهار، أرأيتم ما أنفق منذ خلق الخلق، فإنه لم يغض ما في يمينه، قلوب العباد ونواصيهم بيده،

وأزمه الأمور معقدة بقضائه وقدره، الأرض جميًعاً فبنته يوم القيامة، والسماءات مطويات بيمنيه، يقبض سماواته كلها بيده الكريمة، والأرض باليد الأخرى، ثم يهزهن، ثم يقول: أنا الملك، أنا الملك، أنا الذي بدأ الدنيا ولم تكن شيئاً، وأنا الذي أعيدها كما بدأها، لا يتعاظمه ذنب أن يغفره، ولا حاجة يسألها أن يعطيها، لأن أهل سماواته، وأهل أرضه، وإنهم وجنهم، وحيهم وميتهم، ورطبهم ويابسهم قاموا في صعيد واحد فسألوه، فأعطى كلاً منهم ما سأله، ما نقص ذلك مما عنده مثقال ذرة، ولو أن أشجار الأرض كلها – من حين وجدت إلى أن تنقضي الدنيا – أقلام، والبحر وراءه سبعة أجر تمده من بعده مداد، فكتب بتلك الأقلام وذلك المداد؛ لفنيت الأقلام، ونفذ المداد، ولم تنفذ كلمات الخالق – تبارك وتعالى ؛ وكيف تفنى كلماته – جل جلاله – وهي لا بداية لها ولا نهاية، والمخلوق له بداية ونهاية؛ فهو أحق بالفناء والنفاذ؟! وكيف يفني المخلوق غير المخلوق؟!

هو الأول الذي ليس قبله شيء، والآخر الذي ليس بعده شيء، والظاهر الذي ليس فوقه شيء، والباطن الذي ليس دونه شيء، تبارك وتعالى، أحق من ذكر، وأحق من عبد، وأحق من حمد، وأولى من شكر، وأنصر من ابتغي، وأرأف من ملك، وأجود من سئل، وأعفى من قدر، وأكرم من قصد، وأعدل من انتقم، حلمه بعد علمه، وغفوه بعد قدرته، ومغفرته عن عزته، ومنعه عن حكمته، وموالاته عن إحسانه ورحمته.

ما للعباد عليه حق واجب  
كلا ولا سعي لديه ضائع  
إن عذبوا بعدله أو نعموا  
ففضله وهو الْكَرِيمُ الْوَاسِعُ

هو الملك لا شريك له، والفرد <sup>(١)</sup> فلا ند له، والغني فلا ظهير له، والصمد فلا ولد له ولا صاحبة له، والعلي فلا شبيه له ولا سميّ له، كل شيء هالك إلا وجهه، وكل ملك زايل إلا ملكه، وكل ظل قالص إلا ظله، وكل فضل منقطع إلا فضله، لن يطاع إلا ياذنه ورحمته، ولن يعصى إلا بعلمه وحكمته، يطاع فيشcker، ويعصى فيتجاوز ويغفر، كل نعمة منه عدل، وكل نعمة منه فضل، أقرب شهيد، وأدنى حفيظ، حال دون النقوس، وأخذ بالنواصي، وسجل الآثار، وكتب الآجال؛ فالقلوب له مفضية، والسر عنده علانية، والغيب عنده شهادة، عطاوه كلام، وعدابه كلام: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ [يس: ٨٢].

فإذا أشرقت على القلب أنوار هذه الصفات اضمحل عندها كل نور، ووراء هذا ما لا يخطر بالبال، ولا تناله عبارة.

والمقصود أن الذكر ينور القلب والوجه والأعضاء، وهو نور العبد في دنياه، وفي البرزخ، وفي القيامة، وعلى حسب نور الإيمان في قلب العبد تخرج أعماله وأقواله، ولها نور وبرهان، حتى إن من المؤمنين من يكون نور أعماله إذا صعدت إلى الله - تبارك وتعالى - كنور الشمس، وهكذا نور روحه إذا قدم بها على الله - عز وجل، وهكذا يكون نوره الساعي بين يديه على الصراط، وهكذا يكون نور وجهه في القيامة، والله - تعالى - المستعان، وعليه الاتكال.

السابعة والثلاثون: أن الذكر رأس الأصول، وطريق عاممة الطائفة، ونشر الولاية؛ فمن فتح له فيه فقد فتح له باب الدخول إلى الله - عز وجل - فليظهره، وليدخل على ربه - عز وجل - يجد عنده كل ما يريد؛ فإن وجد ربه - عز وجل؛ وجد كل شيء، وإن فاته ربه - عز وجل؛ فاته كل شيء.

الثامنة والثلاثون: في القلب خلّة وفacaة لا يسدّها شيء أبطة إلا ذكر الله - عز وجل؛ فإذا صار الذكر شعار القلب، بحيث يكون هو الذاكر بطريق الأصالة، واللسان تبع له، فهذا هو الذكر الذي يسد الخلّة، ويف涅 الفacaة، فيكون صاحبه غنياً بلا مال، عزيزاً بلا عشيرة، مهبياً بلا سلطان، فإذا كان غافلاً عن ذكر الله - عز وجل - فهو بضد ذلك فقير مع كثرة حدته، ذليل مع سلطانه، حقير مع كثرة عشيرته.

التاسعة والثلاثون: أن الذكر يجمع المتفرق، ويفرق المجتمع، ويقرب البعيد، ويزبعد القريب:

فيجمع ما تفرق على العبد من قلبه وإرادته، وهمومه وعزوّمه،  
والعذاب كل العذاب في تفرقها وتشتتها عليه، وانفراطها له،  
والحياة والنعيم في اجتماع قلبه وهمه، وعزمـه وإرادته.

ويفرق ما اجتمع عليه من الهموم، والغموم، والأحزان،  
والحسرات، على فوت حظوظه ومطالبه.

ويفرق أيضًا ما اجتمع عليه من ذنبـه، وخطاياه، وأوزاره،  
حتى تساقط عنه وتتلاشـي وتضمحلـ.

ويفرق أيضًا ما اجتمع على حربـه من جند الشـيطـان؛ فإنـ  
إبليس لا يزال يبعث له سرية بعد سرية، وكلـما كان أقوى طلـبـاً للـله  
— سبحانه وتعالـي — وأمثال تعلـقاً به وإرادـة لهـ، كانت السـرية أكـثـرـ  
وأكـثـرـ وأعـظـمـ شـوـكـةـ؛ بحسبـ ما عندـ العـبـدـ من موـادـ الخـيـرـ والإـرـادـةـ،  
ولا سـبـيلـ إلى تـفـريـقـ هـذـاـ الجـمـعـ إـلـاـ بـدوـامـ الذـكـرـ.

وأـمـاـ تـقـرـيـرـهـ البعـيدـ، فإـنـهـ يـقـرـبـ إـلـيـهـ الآـخـرـةـ الـيـ يـبعـدـهـ مـنـهـ  
الـشـيـطـانـ وـالـأـمـلـ، فـلـاـ يـزالـ يـلـهـجـ بـالـذـكـرـ حتـىـ كـأـنـهـ قدـ دـخـلـهـاـ  
وـحـضـرـهـاـ، فـحـيـنـذـ تـصـغـرـ فـيـ عـيـنـهـ الدـنـيـاـ، وـتـعـظـمـ فـيـ قـلـبـهـ الآـخـرـةـ.

ويـعـدـ القـرـيـبـ إـلـيـهـ؛ وـهـيـ الدـنـيـاـ الـيـ هيـ أـدـنـيـ إـلـيـهـ مـنـ الآـخـرـةـ؛  
فـإـنـ الآـخـرـةـ مـقـتـقـبـتـ مـنـ قـلـبـهـ بـعـدـ مـنـهـ الدـنـيـاـ، كـلـمـاـ قـرـبـتـ مـنـهـ  
هـذـهـ مـرـحـلـةـ بـعـدـ مـنـهـ هـذـهـ مـرـحـلـةـ، وـلـاـ سـبـيلـ إـلـاـ هـذـاـ إـلـاـ بـلـوـامـ  
الـذـكـرـ.

الأربعون: أن الذكر ينبـهـ القـلـبـ مـنـ نـوـمـهـ، وـيـوـقـظـهـ مـنـ سـيـتـتـهـ،  
وـالـقـلـبـ إـذـاـ كـانـ نـائـمـاـ فـاتـتـهـ الأـرـبـاحـ وـالـمـتـاجـرـ، وـكـانـ الغـالـبـ عـلـيـهـ

الخسران، فإذا استيقظ وعلم ما فاته في نومته شد المثرر، وأحياناً بقية عمره، واستدرك ما فاته، ولا تحصل يقظته إلا بالذكر، فإن الغفلة نوم ثقيل.

الحادية والأربعون: أن الذكر شجر تشرب المعرف والأحوال التي شمر إليها السالكون، فلا سبيل إلى نيل ثمارها؛ إلا من شحرة الذكر، وكلما عظمت تلك الشجرة، ورسخ أصلها كان أعظم لشمرتها.

فالذكر يشمر المقامات كلها من اليقظة إلى التوحيد، وهو أصل كل مقام وقاعدته التي ينبغي ذلك المقام عليها؛ كما يبني الحائط على رأسه، وكما يقوم السقف على حائطه؛ وذلك أن العبد إن لم يستيقظ لم يمكنه قطع منازل السير، ولا يستيقظ إلا بالذكر – كما تقدم؛ فالغفلة نوم القلب أو موته.

الثانية والأربعون: أن الذاكر قريب من مذكوره، ومذكوره معه، وهذه المعية خاصة غير معية العلم والإحاطة التامة؛ فهي معية بالقرب والولاية، والحبة، والنصرة، والتوفيق؛ كقوله – تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا﴾ [التحل: ١٢٨]، ﴿وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾ [البقرة: ٢٤٩]، ﴿وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، ﴿لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾ [التوبه: ٤٠].

وللذاكر من هذه المعية نصيب وافر؛ كما في الحديث الإلهي:  
**«أنا مع عبدي إذا ذكرني وتحركت بي شفتيه»<sup>(١)</sup>.**

(١) أخرجه البخاري (١٣/٥٠٨) – فتح تعليقاً.

والمعية الحاصلة للذاكر معية لا يشبهها شيء، وهي أخص من المعية الحاصلة للمحسن والمتقي، وهي معية لا تدركها العبارة، ولا تناها الصفة، وإنما تعلم بالذوق<sup>(١)</sup>، وهي مزلة أقدام إن لم يصحب العبد فيها تمييزٌ بين القديم<sup>(٢)</sup> والحدث، بين الرب والعبد، بين الخالق والمخلوق، بين العابد والمبود، وإنما وقع في حلول يضاهي به النصارى، أو اتحاد يضاهي به القائلين بوحدة الوجود، وأن وجود الرب عين وجود هذه الموجودات؛ بل ليس عندهم رب وعبد، ولا خلق وحق؛ بل الرب هو العبد، والعبد هو الرب، والخلق المشبه هو الحق المنزه، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً.

والمقصود أنه إن لم يكن مع العبد عقيدة صحيحة، وإنما فإذا استولى عليه سلطان الذكر، وغاب بمذكوره عن ذكره وعن نفسه ولج في باب الحلول والاتحاد ولا بد.

الثالثة والأربعون: أن الذكر يعدل عتق الرقاب، ونفقة الأموال، والحمل على الخيل في سبيل الله – عز وجل – ويعدل الضرب بالسيف في سبيل الله – عز وجل.

---

ووصله ابن ماجه (٣٧٩٢)، وأحمد (٥٤٠/٢)، والحاكم (٤٩٦/١)، وابن حبان (٢٣١٦) – موارد).

قلت: وهو صحيح. وفيه دحض للبدعة النقشبندية الزاعمة أن الذكر النفسي أفضل وأجل، وفي «الأصل» زيادة توضيح.

(١) وهو الذوق الشرعي لا الضلالي البدعوي؛ كما يدل عليه سياق كلام المصنف – رحمة الله. وانظر بيانه في رسالتي «حلوة الإيمان» نشر مكتبة ابن الجوزي.

(٢) والحق أن يقال الأول لقوله تعالى: {هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ} الآية. وراجع للفائدة تعليق الشيخ ابن باز رحمة الله تعالى على الطحاوية ... الحربي.

وقد تقدم أن «من قال في يوم مئة مرة: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير؛ كانت له عدل عشر رقاب، وكتب لها مئة حسنة، ومحيت عنه مئة سيئة، وكانت لها حرزاً من الشيطان يومه حتى يمسي» الحديث <sup>(١)</sup>.

وقد تقدم حديث أبي الدرداء قال: قال رسول الله ﷺ: «ألا أنبئكم بخير أعمالكم وأذكراها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إنفاق الورق والذهب، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم، ويضربوا أعناقكم؟».

قالوا: بل يا رسول الله!

قال: «ذكر الله». رواه ابن ماجه، والترمذى، وقال الحاكم: صحيح الإسناد <sup>(٢)</sup>.

الرابعة والأربعون: أن الذكر رأس الشكر، فما شكر الله – تعالى – من لم يذكره.

قالت عائشة: كان رسول الله ﷺ يذكر الله – تعالى – على كل أحيانه <sup>(٣)</sup>.

(١) رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه تقدم ص ٢٢.

(٢) تقدم (ص ٧ رقم ١).  
والمتقدم هناك حديث معاذ بن جبل، وليس حديث أبي الدرداء ...  
ولكن متنهما هو هو.

(٣) أخرجه مسلم (٤ / ٦٨ – نووي).

ولم تستثن حالة من حالة، وهذا يدل على أنه كان يذكر ربه – تعالى – في حال طهارته وجنابته.

وأما حال التخلص فلم يكن يشاهده أحد يحكي عنه، ولكن شرع لأمته من الأذكار قبل التخلص وبعده ما يدل على مزيد الاعتناء بالذكر، وأنه لا يخل به عند قضاء الحاجة وبعدها، وكذلك شرع للأئمة من الذكر عند الجماع أن يقول أحدهم: «بِسْمِ اللَّهِ، اللَّهُمَّ جَنَّبْنَا الشَّيْطَانَ، وَجَنَّبْ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْنَا»<sup>(١)</sup>.

وأما عند نفس قضاء الحاجة، وجماع الأهل، فلا ريب أنه لا يكره بالقلب؛ لأنه لا بد لقلبه من ذكر، ولا يمكنه صرف قلبه عن ذكر من أهواه أحب شيء إليه؛ فلو كلف القلب نسيانه، لكان تكليفه بالحال، كما قال القائل:

**يراد من القلب نسيانكم**

### وتأتي الطبع على الناقل

فأما الذكر باللسان على هذه الحالة فليس مما شرع لنا، ولا ندبرنا إليه رسول الله ﷺ، ولا نقل عن أحد من الصحابة – رضي الله عنهم.

ويكفي في هذه الحال استشعار الحياة، والمراقبة، والنعمة عليه في هذه الحالة، وهي من أجل الذكر؛ فذكر كل حال بحسب ما يليق بها، واللائق بهذه الحال التقى بثواب الحياة من الله – تعالى –

(١) أخرجه البخاري (٦/٣٨٦ – فتح)، ومسلم (٥/١٠٠ – نووي)، وغيرهما؛ من حديث ابن عباس.

وإحالله، وذكر نعمته عليه، وإحسانه إليه في إخراج هذا العدو المؤذي له الذي لو بقي فيه لقتله؛ فالنعمه في تيسير خروجه كالنعمه في التغذي به.

وكذلك ذكره حال الجماع، ذكر هذه النعمه التي منَّ بها عليه، وهي أجلُّ نعم الدنيا، فإذا ذكر نعمه الله – تعالى – عليه بها حاج من قلبه هائج الشكر؛ فالذكر رأس الشكر.

وقال النبي ﷺ لعاذ: «والله يا معاذ! إنِّي لأُحِبُكَ، فلا تنسَ أنْ تقول دبر كل صلاة: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك»<sup>(١)</sup><sup>(٢)</sup>.

فجمع بين الذكر والشكر كما جمع – سبحانه وتعالى – بينهما في قوله – تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُّرُونِ﴾ [البقرة: ١٥٢].

فالذكر والشكر جماع السعادة والفرح.

الخامسة والأربعون: أن أكرم الخلق على الله – تعالى – من المتقيين من لا يزال لسانه رطباً بذكره؛ فإنه اتقاه في أمره ونفيه، وجعل ذكره شعاره.

(١) صحيح.

وقد استوفيت الكلام على طرقه في تخييجي لـ «الوصية الصغرى»<sup>(٤)</sup>.

(٢) رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه وابن حزيمة في صححهما وقال الحاكم صحيح على شرط الشيخين وراجع للفائدة كتاب توضيح الأحكام من بلوغ المرام للشيخ البسام ج ٢ ص ١٣٠ الحربي.

فالتفوى أوجبت له دخول الجنة، والنجاة من النار، وهذا هو الشواب والأجر.

والذكر يوجب له القرب من الله – عز وجل – والزلفى لديه وهذه هي المنزلة.

### وعمال الآخرة على قسمين:

منهم من يعمل على الأجر والثواب.

ومنهم من يعمل على المنزلة والدرجة؛ فهو ينافس غيره في الوسيلة والمنزلة عند الله – تعالى – ويسابق إلى القرب منه.

وقد ذكر الله – تعالى – النوعين في سورة الحديد، في قول الله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُصَدِّقِينَ وَالْمُصَدَّقَاتِ وَأَقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ﴾ [الحديد: ١٨].

فهؤلاء أصحاب الأجر والثواب.

ثم قال: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّدِيقُونَ﴾ [الحديد: ١٩]؛ فهؤلاء أصحاب المنزلة والقرب، ثم قال: ﴿وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرٌ هُمْ وَنُورٌ هُمْ﴾ [الحديد: ١٩].

فقيل: هذا عطف على الخبر من ﴿الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾، أخبر عنهم بأنهم هم الصديقون، وأنهم الشهداء الذين يشهدون على الأمم، ثم أخبر عنهم أن لهم أجراً، وهو قوله – تعالى: ﴿لَهُمْ أَجْرٌ هُمْ وَنُورٌ هُمْ﴾؛ فيكون قد أخبر عنهم بأربعة أمور: أنهم صديقون، وشهادء، فهذه هي المرتبة والمنزلة.

قيل: ثم الكلام عند قوله - تعالى: [الصديقون].

ثم ذكر بعد ذلك حال الشهداء، فقال: ﴿وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرٌ هُمْ وَنُورٌ هُمْ﴾.

فيكون قد ذكر المتصدقين أهل البر والإحسان، ثم المؤمنين الذين قد رسخ الإيمان في قلوبهم، وامتلأوا منه؛ فهم الصديقون، وهم أهل العلم والعمل، والأولون أهل البر والإحسان، ولكن هؤلاء أكمل صديقية منهم.

ثم ذكر الشهداء، وأنه - تعالى - يحرى عليهم رزقهم ونورهم؛ لأنهم لما بذلوا أنفسهم لله - تعالى - أثابهم الله - تعالى - عليها أن جعلهم أحياء عنده يرزقون، فيجري عليهم رزقهم ونورهم، فهو لاء السعداء.

ثم ذكر الأشقياء، فقال: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ﴾ [المائدة: ١٠].

والمقصود أنه - سبحانه وتعالى - ذكر أصحاب الأجر والراتب، وهذا الأمران هما اللذان وعدهما فرعون السحرة إن غلبوا موسى - عليه الصلاة والسلام - فقالوا: ﴿إِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِنْ كُنَّا نَحْنُ الْغَالِبِينَ \* قَالَ نَعَمْ وَإِنْ كُمْ لَمِنَ الْمُقْرَبِينَ﴾ [الشعراء: ٤١، ٤٢].

أي: أجمع لكم بين الأجر والمنزلة عندي والقرب مني.

فالعمال عملوا على الأجر، والعارفون عملوا على المراتب

والنزلة والزلفى عند الله، وأعمال هؤلاء القلبية أكثر من أعمال أولئك، وأعمال أولئك البدنية قد تكون أكثر من أعمال هؤلاء.

السادسة والأربعون: أن في القلب قسوة لا يذيبها إلا ذكر الله – تعالى – فينبغي أن يداوي قسوة قلبه بذكر الله – تعالى.

السابعة والأربعون: أن الذكر شفاء القلب ودواؤه، والغفلة مرضه؛ فالقلوب مريضة، وشفاؤها ودواؤها في ذكر الله تعالى.

قال مكحول: ذكر الله – تعالى – شفاء، وذكر الناس داء.

كما قيل:

**إذا مرضنا تداوينا بذكركم**

### **فنترك الذكر أحياناً فننتكس**

الثامنة والأربعون: أن الذكر أصل موالة الله – عز وجل – ورأسها، والغفلة أصل معاداته ورأسها؛ فإن العبد لا يزال يذكر ربه – عز وجل – حتى يحبه فيواليه، ولا يزال يغفل عنه حتى يبغضه فيعاديه.

قال الأوزاعي: قال حسان بن عطية: ما عادى عبد رببه بشيء أشد عليه من أن يكره ذكره أو من يذكره.

فهذه المعادة سببها الغفلة، ولا تزال بالعبد حتى يكره ذكر الله ويكره من يذكره، فحينئذ يتخدذه عدو؟؛ كما اتخذ الذاكر ولیاً.

الحادية عشر والأربعون: أنه ما استحلبت نعم الله – عز وجل – واستدفعت نقمته بمثل ذكر الله – تعالى؛ فالذكر جلاب للنعم، دافع

للنقم؛ قال – سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ [الحج: ٣٨].

وفي القراءة الأخرى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ﴾<sup>(١)</sup> [الحج: ٣٨].

دفعه ودفاعه عنهم بحسب قوة إيمانهم وكماله، ومادة الإيمان وقوته بذكر الله – تعالى ؛ فمن كان أكمل إيماناً، وأكثر ذكراً كان دفع الله – تعالى – عنه ودفاعه أعظم، ومن نقص نقص ذكراً بذكر، ونسيناً بنسيان.

وقال – سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَّنَّكُمْ﴾ [إبراهيم: ٧].

والذكر رأس الشكر كما تقدم، والشكر جلاب النعم، وموجب للمزيد.

قال بعض السلف – رحمة الله عليهم: ما أقبح الغفلة عن ذكر من لا يغفل عن ذكرك<sup>(٢)</sup>.

الخمسون: أن الذكر يوجب صلاة الله – عز وجل – وملائكته على الذاكر، ومن صلى الله – تعالى – عليه وملائكته فقد أفلح كل الفلاح، وفاز كل الفوز.

قال – سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ

(١) الأولى: قراءة أبي عمر الداني، وابن كثير. والأخرى: للباقين.  
وانظر «الكشف عن وجوه القراءات السبع» (١١٩/٢ - ١٢٠)، و«النشر في القراءات العشر» (٣٢٦/٢).

(٢) أي أن الله جل ذكره لا يزال يذكر عبده ما دام عبده يذكره ... الحربي.

**ذِكْرًا كَثِيرًا \* وَسَبَّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا \* هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ  
وَمَلَائِكَتُهُ لِيُخْرِجُكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ  
رَحِيمًا» [الأحزاب: ٤١ - ٤٣].**

فهذه الصلاة منه – تبارك وتعالى – ومن ملائكته إنما هي سبب الإخراج لهم من الظلمات إلى النور، وإذا حصلت لهم الصلاة من الله – تبارك وتعالى – وملائكته وأخرجوهم من الظلمات إلى النور؛ فأي خير لم يحصل لهم؟ وأي شر لم يندفع عنهم؟!  
فيما حسرة العافلين عن ربهم ماذا حرموا من خيره وفضله، وبالله التوفيق.

**الحادية والخمسون:** أن من شاء أن يسكن رياض الجنة في الدنيا؛ فليستوطن مجالس الذكر؛ فإنها رياض الجنة.

وقد ذكر ابن أبي الدنيا وغيره من حديث جابر بن عبد الله قال: خرج علينا رسول الله ﷺ فقال: «يا أيها الناس! ارتعوا في رياض الجنة».

قلنا: يا رسول الله! وما رياض الجنة؟  
قال: «مجالس الذكر».

ثم قال: «اغدوا وروحوا وادكروا، فمن كان يجب أن يعلم منزلته عند الله؛ فلينظر كيف منزلة الله تعالى عنده، فإن الله تعالى ينزل العبد منه حيث أنزله من نفسه»<sup>(١)</sup>.

(١) حسن بشواهد؛ كما تقدم في ص ١٠.

الثانية والخمسون: أن مجالس الذكر مجالس الملائكة، فليس من مجالس الدنيا لهم مجلس إلا مجلس يذكر الله - تعالى - فيه، كما أخر جاه في «الصحيحين» من حديث الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ مَلَائِكَةً فُضْلًا عَنْ كِتَابِ النَّاسِ، يَطْوِفُونَ فِي الْطَّرِيقَاتِ، يَلْتَمِسُونَ أَهْلَ الذِّكْرِ، فَإِذَا وَجَدُوا قَوْمًا يَذْكُرُونَ اللَّهَ - تَعَالَى - تَنَادُوا: هَلْمُوا إِلَى حَاجَتِكُمْ».«.

قال: «فِي حُفُوفِهِمْ بِأَجْنِحَتِهِمْ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا».

قال: «فِي سَأَلَهُمْ رَبِّهِمْ تَعَالَى - وَهُوَ أَعْلَمُ بِهِمْ: مَا يَقُولُ عَبْدِي؟».

قال: «يَقُولُونَ: يَسْبِحُونَكَ، وَيَكْبِرُونَكَ، وَيَحْمَدُونَكَ، وَيَعْجِدُونَكَ».

قال: «فَيَقُولُ: هَلْ رَأَوْنِي؟».

قال: «فَيَقُولُونَ: لَا وَاللَّهِ مَا رَأَوْكَ».

قال: «فَيَقُولُ: كَيْفَ لَوْ رَأَوْنِي؟».

قال: «فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْكَ كَانُوا أَشَدُ لَكَ عِبَادَةً، وَأَشَدُ لَكَ تَحْمِيدًا وَتَمْجِيدًا، وَأَكْثَرُ لَكَ تَسْبِيحاً».

قال: فَيَقُولُ: «مَا يَسْأَلُونِي؟».

قال: «يَسْأَلُونَكَ الْجَنَّةَ».

قال: «فَيَقُولُ: وَهَلْ رَأَوْهَا؟».

قال: «يقولون: لا والله يا رب! ما رأوها».

قال: «فيقول: فكيف لو أهمن رأوها؟».

قال: «يقولون: لو أهمن رأوها كانوا أشد عليهما حرصاً، وأشد لها طلباً، وأعظم فيها رغبة».

قال: «فيقول: فمم يستعيذون؟».

قال: «من النار».

قال: «يقول: وهل رأوها؟».

قال: «يقولون: لا والله يا رب! ما رأوها».

قال: «فيقول: فكيف لو رأوها».

قال: «يقولون: لو رأوها كانوا أشد منها فراراً، وأشد لها مخافة».

قال: «يقول فأشهدكم أني قد غفرت لهم».

قال: «فيقول ملك من الملائكة: فيهم فلان ليس منهم، إنما جاء حاجة».

قال: «هم الجلساء لا يشقى بهم جليسهم»<sup>(١)</sup>.

فهذا من بركتهم على نفوسهم وعلى جليسهم؛ فلهم نصيّب من قوله: ﴿وَجَعَلْنِي مُبَارَّاً كَأَيْنَ مَا كُنْتُ﴾ [مريم: ٣١].

(١) أخرجه البخاري (١١/٢١٢ - فتح)، ومسلم (١٤/١٧ - ١٥ - نووي).

وجملة: «عن كتاب الناس» ليست في «ال الصحيحين» وفي «الأصل» زيادة بيان.

فهكذا المؤمن مبارك أين حل، والفاجر مشؤوم أين حل.  
فمجالس الذكر مجالس الملائكة، ومجالس الغفلة مجالس الشياطين، وكل مضاف إلى شكه وأشباهه، وكل أمريء يصير إلى ما ينسبه.

الثالثة والخمسون: أن الله – عز وجل – يباهي بالذكرين ملائكته كما روى مسلم في «صحيحه» عن أبي سعيد الخدري قال: خرج معاوية على حلقة في المسجد، فقال: ما أجلسكم؟

قالوا: جلسنا نذكر الله – تعالى.

قال: الله، ما أجلسكم إلا ذاك؟

قالوا: الله ما أجلسنا إلا ذلك.

قال: أما إني لم أستحلفكم قمة لكم، وما كان أحد ينزلني من رسول الله ﷺ أقل عنه حديثاً مبني، وإن رسول الله ﷺ أقل عنه حديثاً مبني، وإن رسول الله ﷺ خرج على حلقة من أصحابه، فقال: «ما أجلسكم؟».

قالوا: جلسنا نذكر الله – تعالى، ونحمده على ما هدانا للإسلام ومن به علينا.

قال: «الله ما أجلسكم إلا ذاك؟».

قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك.

قال: «اما إني لم أستحلفكم قمة لكم، ولكنه أتاني جبريل، فأخبرني أن الله – تبارك وتعالى – يباهي بكم الملائكة»<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه مسلم (٢٣ - ٢٢/١٧) - نووي).

فهذه المباهة من الرب – تبارك وتعالى – دليل على شرف الذكر عنده، ومحبته له، وأن له مزية على غيره من الأعمال.

الرابعة والخمسون: أن مدمن الذكر يدخل الجنة وهو يضحك.

الخامسة والخمسون: أن جميع الأعمال إنما شرعت إقامة لذكر الله – تعالى – والمقصود بها تحصيل ذكر الله – تعالى.

قال – سبحانه وتعالى: ﴿وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي﴾ [طه: ١٤].

قيل: المصدر مضارف إلى الفاعل؛ أي: لأذرك بها.

وقيل: مضارف إلى المذكور؛ أي: لتذكريني بها، واللام في هذا لام التعليل.

وقيل: هي اللام الوقتية؛ أي: أقم الصلاة عند ذكري؛ كقوله: ﴿أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ﴾ [الإسراء: ٧٨].

وقوله – تعالى: ﴿وَنَصَّعُ الْمُوازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

وهذا المعنى يراد بالآية؛ لكن تفسيرها به يجعل معناها فيه نظر؛ لأن هذه اللام الوقتية يليها أسماء الزمان والظروف، والذكر مصدر، إلا أن يقدر زمان محذوف؛ أي: عند وقت ذكري، وهذا محتمل.

والظاهر أنها لام التعليل؛ أي: أقم الصلاة لأجل ذكري، ويلزم من هذا أن تكون إقامتها عند ذكره، وإذا ذكر العبد ربه فذكر الله – تعالى – سابق على ذكره، فإنه لما ذكره ألممه ذكره؛ فالمعاني الثلاثة حق.

وقال – سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ﴾ [العنكبوت: ٤٥].

فقيل: المعنى: إنكم في الصلاة تذكرون الله، وهو ذاكر من ذكره، ولذكر الله – تعالى – إياكم أكبر من ذكركم إياه.

وهذا يروى عن ابن عباس، وسلمان، وأبي الدرداء، وابن مسعود – رضي الله عنهم.

وذكر ابن أبي الدنيا عن فضيل بن مرزوق عن عطية: [ولذكر الله أكبر]؛ قال: هو قوله – تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُم﴾؛ فذكر الله – تعالى – لكم أكبر من ذكركم إياه.

وقال ابن زيد وقتادة: معناه: وذكر الله أكبر من كل شيء.

وقيل لسلمان: أي الأعمال أفضل؟ فقال: أما تقرأ القرآن؟! [ولذكر الله أكبر].

ويشهد لهذا حديث أبي الدرداء المتقدم: «أَلَا أَنِّي أَنْهَاكُمْ بِخَيْرِ أَعْمَالِكُمْ، وَأَزْكَاهَا عِنْدَ مَلِيكِكُمْ، وَخَيْرُكُمْ مِنْ إِنْفَاقِ الْذَّهَبِ وَالْوَرْقِ...» الحديث<sup>(١)</sup>.

وكان شيخ الإسلام أبو العباس – قدس الله روحه – يقول: الصحيح أن معنى الآية أن الصلاة فيها مقصودان عظيمان، وأحد هما

(١) تقدم (ص ٧) (رقم ١)، والمتقدم حديث معاذ بن جبل؛ كما وضحنا من قبل، ومتنهما واحد.

أعظم من الآخر؛ فإنها تنهى عن الفحشاء والمنكر، وهي مشتملة على ذكر الله - تعالى - وما فيها من ذكر الله أعظم من نهيها عن الفحشاء والمنكر.

وذكر ابن أبي الدنيا عن ابن عباس أنه سئل: أي العمل أفضل؟  
قال: ذكر الله أكبر.

السادسة والخمسون: أن أفضل أهل كل عمل أكثرهم فيه ذكرًا لله - عز وجل؛ فأفضل الصوام أكثرهم ذكرًا لله - عز وجل - في صومهم، وأفضل المتصدقين أكثرهم ذكرًا لله - عز وجل - وأفضل الحاج أكثرهم ذكرًا لله - عز وجل - وهكذا سائر الأحوال.

وقال عبيد بن عمير: إن أعظمكم هذا الليل أن تكابدوه، وبخلتم بالمال أن تنفقوه، وجبتكم عن العدو أن تقاتلوه، فأكثروا من ذكر الله - عز وجل.

السابعة والخمسون: أن إدامته تنوب عن التطوعات، وتقوم مقامها، سواء كانت بدنية، أو مالية، أو بدنية مالية؛ كحج التطوع.

وقد جاء ذلك صريحةً في حديث أبي هريرة: أن فقراء المهاجرين أتوا رسول الله ﷺ، فقالوا: يا رسول الله! ذهب أهل الدثور بالدرجات العلى، والنعيم المقيم.  
فقال: «وما ذاك؟».

قالوا: يصلون كما نصل، ويصومون كما نصوم، ولهن فضل  
أموالهم، يحجون بها، ويعتمرون، ويجهدون، ويتصدقون.

فقال: «ألا أعلمكم شيئاً تدركون به من سبقكم، وتسبقون  
به من بعدهم، ولا أحد يكون أفضل منكم إلا من صنع ما  
صنعتم».

قالوا: بل يا رسول الله.

قال: «تسبحون، وتحمدون، وتكبرون خلف كل صلاة  
...» الحديث متافق عليه <sup>(١)(٢)</sup>.

فجعل الذكر عوضاً لهم عما فاقهم من الحج، وال عمرة،  
والجهاد، وأخبر أنهم يسبقونهم بهذا الذكر.

فلما سمع أهل الدثور بذلك عملوا به، فزادادوا - إلى  
صدقائهم وعبادتهم - التعب بـهذا الذكر، فحاذوا الفضيلتين،  
فنافسـهم القراء، وأخبرـوا رسول الله ﷺ بأنـهم قد شارـكـوهـم في  
ذلك، فانـفرـدوا عنـهـم بما لا قـدرـةـ لـهـمـ عـلـيـهـمـ، فـقـالـ: «ـذـلـكـ فـضـلـ اللهـ  
يـؤـتـيهـ مـنـ يـشـاءـ»<sup>(٣)</sup>.

وفي حديث عبد الله بن بسر قال: جاء أعرابي فقال: يا رسول

(١) أخرجه البخاري (٣٧٨/٢ - فتح)، ومسلم (٩٢/٥ - ٩٣ - نووي).

(٢) (أي يسبحون ثلاثة وثلاثين ويحمدون ثلاثة وثلاثين ويكترون ثلاثة وثلاثين) وهذا الحديث ليس فيه تمام المائة قول (لإله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قادر ... الحربي).

(٣) رواه مسلم.

الله! كثرت علي خلال الإسلام وشرائعه، فأخبرني بأمر جامع يكفيني. قال: «عليك بذكر الله - تعالى».

قال: ويكتفي يا رسول الله؟

قال: «نعم، ويفضل عنك»<sup>(١)</sup>.

فدلle الناصح ﷺ على شيء يعينه على شرائع الإسلام، والحرص عليها، والاستكثار منها؛ فإنه إذا اتّخذ ذكر الله - تعالى - شعاره أحبه وأحب ما يحب؛ فلا شيء أحب إليه من التقرب بشرائع الإسلام، فدلle ﷺ على ما يتمنى به من شرائع الإسلام، وتسهيل به عليه، وهو ذكر الله - عز وجل.

الثامنة والخمسون: أن ذكر الله - عز وجل - من أكبر العون على طاعته، فإنه يحبها إلى العبد، ويسهلها عليه، ويلذها له، يجعلها قرة عينه فيها، ونعيمه وسروره بها؛ بحيث لا يجد لها من الكلفة والمشقة والثقل ما يجد الغافل، والتجربة شاهدة بذلك.

الحادية والخمسون: أن ذكر الله - عز وجل - يسهل الصعب، ويسير العسير، ويخفف المشاق، مما ذكر الله - عز وجل - على صعب إلا هان، ولا على عسير إلا تيسير، ولا مشقة إلا خفت، ولا شدة إلا زالت، ولا كربة إلا انفرجت، فذكر الله - تعالى - هو الفرج بعد الشدة؛ واليسير بعد العسر، والفرج بعد الغم والهم.

(١) تقدم (ص ٩) (رقم ١).

الستون: أن ذكر الله – عز وجل – يذهب عن القلب مخاوفه كلها، وله تأثير عجيب في حصول الأمن، فليس للخائف الذي قد اشتد خوفه أنسف من ذكر الله – عز وجل ؛ إذ بحسب ذكره يجد الأمان، ويزول خوفه، حتى كأن المخاوف التي يجدها أمان له، والغافل خائف مع أمنه، حتى كأن ما هو فيه من الأمن كله مخاوف، ومن له أدنى حسن قد جرب هذا وهذا. والله المستعان.

الحادية والستون: أن الذكر يعطي الذاكر قوة، حتى إنه ليفعل مع الذكر ما لم يظن فعله بدونه، وقد شاهدت من قوة شيخ الإسلام ابن تيمية في سنته، وكلامه، وإقامته، وكتابه أمراً عجياً؛ فكان يكتب في اليوم من التصنيف ما يكتبه الناسخ في جموعه وأكثر، وقد شاهد العسكر من قوته في الحرب أمراً عظيماً.

وقد عَلِمَ النبِيُّ ﷺ ابنته فاطمة وعلياً – رضي الله تعالى عنهما – أن يسبحا كل ليلة إذا أخذوا مضاجعهما ثلاثة وثلاثين، ويحمدان ثلاثة وثلاثين، ويكبراً أربعًا وثلاثين، لما سألهما الخادم، وشكك إليه ما تقاسيه من الطحن والسعي والخدمة، فعلمها ذلك، وقال: «إنه خير لكم من خادم»<sup>(١)</sup>.

فقيل: إن من داوم على ذلك وجد قوة في يومه مغنية عن خادم.

الثانية والستون: أن عَمَالَ الْآخِرَةِ كُلُّهُمْ فِي مَضَمَارِ السَّبَقِ، وَالذَاكِرُونَ هُمْ أَسْبِقُهُمْ فِي ذَلِكَ الْمَضَمَارِ، وَلَكِنَّ الْقَتْرَةَ وَالْغَبَارَ يَمْنَعُ

(١) أخرجه البخاري (٨٨/٧ - فتح)، ومسلم (١٧/٤٥ - نووي).

من رؤية سبّقهم، فإذا انحلى الغبار وانكشف رآهم الناس وقد حازوا قصب السبق.

الثالثة والستون: أن الذكر سبب لتصديق الرب - عز وجل - عبده، فإنه أخبر عن الله - تعالى - بأوصاف كماله، ونعوت جلاله، فإذا أخبر بها العبد صدقه ربّه، ومن صدقه الله - تعالى - لم يحشر مع الكاذبين، ورجي له أن يحشر مع الصادقين.

روى أبو إسحاق عن الأغر أبي مسلم أنه شهد على أبي هريرة وأبي سعيد الخدري - رضي الله عنهما - أنهما شهدا على رسول الله ﷺ أنه قال: «إذا قال العبد: لا إله إلا الله والله أكبر».

قال: «يقول الله - تبارك وتعالى: صدق عبدي، لا إله إلا أنا، وأنا أكبر.

وإذا قال: لا إله إلا الله وحده.

قال: صدق عبدي، لا إله إلا أنا وحدي.

وإذا قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له.

قال: صدق عبدي، لا إله إلا أنا، لا شريك لي.

وإذا قال: لا إله إلا الله، له الملك، وله الحمد.

قال: صدق عبدي، لا إله إلا أنا، لي الملك، ولي الحمد.

وإذا قال: لا إله إلا الله، ولا حول ولا قوّة إلا بالله.

قال: صدق عبدي، لا إله إلا أنا، ولا حول ولا قوّة إلا بي.

قال أبو إسحاق:

ثم قال الأغر شيئاً لم أفهمه، قلت لأبي جعفر: ما قال؟ قال:  
«من رزقهن عند موته لم تمسه النار»<sup>(١)</sup>.

الرابعة والستون: أن دور الجنة تبني بالذكر، فإذا أمسك  
الذاكر عن الذكر أمسكت الملائكة عن البناء.

وكما أن بناءها بالذكر، فغراس بساتينها بالذكر؛ كما تقدم  
في حديث النبي ﷺ عن إبراهيم الخليل – عليه السلام: «أن الجنة  
طيبة التربة، عذبة الماء، وأنها قيعان، وأن غراسها: سبحان الله،  
والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر»<sup>(٢)</sup>. فالذكر غراسها  
وبناؤها.

وذكر ابن أبي الدنيا من حديث عبد الله بن عمر – رضي الله  
عنهم – أن رسول الله ﷺ قال: «أكثروا من غراس الجنة».

قالوا: يا رسول الله! وما غراسها؟  
قال: «ما شاء الله، لا حول ولا قوة إلا بالله»<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرجه الترمذى (٣٤٣٠)، وابن ماجه (٣٧٩٤)، وابن حبان (٢٣٢٥) –  
موارد).

قلت: وهو صحيح.

(٢) حسن بشواهدده، تقدم (ص ٢١) (رقم ١).

(٣) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (١٣٣٥٤).

وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/٩٨).

وفيه عقبة بن علي، وهو ضعيف.

قلت: هو حسن بما قبھ.

الخامسة والستون: أن الذكر سد بين العبد وبين جهنم، فإذا كانت له إلى جهنم طريق من عمل من الأعمال كان الذكر سداً في تلك الطريق، فإذا كان ذكراً دائمًا كاملاً كان سداً محكماً لا منفذ فيه، وإلا فبحسبة.

السادسة والستون: أن الملائكة تستغفر للذاكرين؛ كما تستغفر للثائبين.

السادسة والستون: أن الجبال والقفار تباھي و تستبشر بمن يذکر الله - عز و جل - عليها.

الشامنة والستون: أن كثرة ذكر الله - عز وجل - أمان من النفاق؛ فإن المنافقين قليلوا الذكر لله - عز وجل.

قال الله - عز وجل - في المنافقين: ﴿وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قليلا﴾ [النساء: ١٤٢].

وقال كعب: من أكثر ذكر الله - عز وجل - برئ من  
النفاق، ولهذا - والله أعلم - ختم الله - تعالى - سورة المنافقين  
بقوله - تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلَا  
أُولَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾  
[المنافقون: ٩].

فإن في ذلك تحذيرًا من فتنة المنافقين الذين غفلوا عن ذكر الله  
— عز وجل — فوقعوا في النفاق.

وسائل بعض الصحابة - رضي الله عنهم - عن الخوارج:  
منافقون هم؟

قال: لا، المافقون لا يذكرون الله إلا قليلاً.

فهذا من علامة النفاق: قلة ذكر الله - عز وجل ، وكثرة ذكره أمان من النفاق، والله - عز وجل - أكرم من أن يتلي قلباً ذاكراً بالنفاق، وإنما ذلك لقلوب غفلت عن ذكر الله - عز وجل.

النinthة والستون: أن للذكر من بين الأعمال لذة لا يشبهها شيء؛ فلو لم يكن للعبد من ثوابه إلا اللذة الحاصلة للذاكر، والنعيم الذي يحصل لقلبه، لكتفى به، وهذا سميت مجالس الذكر رياض الجنة.

قال مالك بن دينار: ما تلذذ المتلذذون بمثل ذكر الله - عز وجل ؛ فليس شيء من الأعمال أحلى مؤونة منه، ولا أعظم لذة، ولا أكثر فرحة وابتهاجاً للقلب.

السبعون: أنه يكسو الوجه نصرة في الدنيا، ونوراً في الآخرة؛ فالذاكرون أنضر الناس وجوهها في الدنيا، وأنورهم في الآخرة.

الحادية والسبعين: أن في دوام الذكر في الطريق، والبيت، والحضر، والسفر، والبقاء، تكثيراً لشهاد العبد يوم القيمة؛ فإن البقعة، والدار والجبل، والأرض، تشهد للذاكر يوم القيمة.

قال - تعالى - ﴿إِذَا زُلْزَلتِ الْأَرْضُ زُلْزَالَهَا \* وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالَهَا \* وَقَالَ إِلِّيَّاسَانُ مَا لَهَا \* يَوْمَئِذٍ تُحَدَّثُ أَخْبَارَهَا \* بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا﴾ [الزلزلة: ١-٥].

فروى الترمذى في «جامعه» من حديث سعيد المقبرى عن أبي هريرة قال: قرأ رسول الله ﷺ هذه الآية: ﴿يَوْمَئِذٍ تُحَدَّثُ أَخْبَارَهَا﴾.

قال: «أتدرؤن ما أخبارها؟».

قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «إِنَّ أَخْبَارَهَا أَنْ تَشَهِّدُ عَلَى كُلِّ عَبْدٍ بِمَا عَمِلَ عَلَى ظُهُورِهَا، تَقُولُ: عَمِلَ يَوْمَ كَذَا وَكَذَا».

قال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح <sup>(١)</sup>.

والذاكر لله عز وجل فيسائر البقاع مكثر شهوده، ولعلهم أو أكثرهم أن يقبلوه يوم القيمة، يوم قيام الأشهاد، وأداء الشهادات، فيفرح ويغبط بشهادتهم.

الثانية والسبعون: أن في الاشتغال بالذكر اشتغالاً عن الكلام الباطل من الغيبة، والنفيمة، واللغو، ومدح الناس، وذمهم، وغير

(١) أخرجه الترمذى (٣٣٥٣)، وأحمد (٣٤/٢)، والحاكم (٥٣٢/٢)، والبغوى في «شرح السنّة» (١٥/١١٦-١١٧)؛ من طريق سعيد بن أبي أيوب عن يحيى بن أبي سليمان عن سعيد المقبرى عن أبي هريرة.

قلت: هذا إسناد ضعيف، فيه يحيى بن أبي سليمان، وهو لين الحديث. وله شاهد عن أنس.

أخرجه ابن مردویه، والبیهقی في «شعب الإيمان»؛ كما في «الدر المنثور» للسيوطى (٥٩٢/٨).

وشاهد آخر من حديث ربيعة الحرشي. أخرجه الطبرانى في «الكبير» (٤٥٩٦). وفي إسناده ابن لهيعة، وهو ضعيف.

لكن الحديث حسن بشواهدده، والله أعلم.

ذلك، فإن اللسان لا يسكت البتة؛ فاما لسان ذاكر، وإما لسان لاغٍ، ولا بد من أحدهما؛ فهي النفس: إن لم تشغلها بالحق شغلك بالباطل، وهو القلب: إن لم تسكنه محبة الله – عز وجل – سكنه محبة المخلوقين ولا بد، وهو اللسان: إن لم تشغله بالذكر شغلك باللغو وما هو عليك ولا بد، فاختر لنفسك إحدى الخطتين، وأنزلها في إحدى المزلتين.

الثالثة والسبعون: وهي التي بدأنا بذكرها، وأشارنا إليها إشارة، فنذكرها هاهنا مبسوطة لعظيم الفائدة بها، وحاجة كل أحد – بل ضرورته – إليها؛ وهي أن الشياطين قد احتوشت العبد وهم أعداؤه، فما ظنك برجل قد احتوشه أعداؤه المحنقون عليه غيظاً، وأحاطوا به، وكل منهم يناله بما يقدر عليه من الشر والأذى؟! لا سبيل إلى تفريق جمعهم عنه إلا بذكر الله – عز وجل.

فهذا مطابق لحديث الحارث الأشعري – الذي شرحناه في هذه الرسالة – وقوله فيه: «وأمركم بذكر الله – عز وجل، وإن مثل ذلك كمثل رجل طلبه العدو، فانطلقوا في طلبه سراعاً، وانطلق حتى أتى حصناً حصيناً، فأحرز نفسه فيه».«

فكذلك الشيطان؛ لا يحرز العباد أنفسهم منه إلا بذكر الله – عز وجل.

وفي الترمذى عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «من قال – يعني إذا خرج من بيته : بسم الله، توكلت على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله. يقال له: كفيت، وهديت، ووقيت.

وتنحي عنه الشيطان، فيقول لشيطان آخر: كيف لك برجل قد هدي وكفي ووقي؟!» رواه أبو داود، والنسائي، والترمذى وقال: حديث حسن <sup>(١)</sup>.

وقد تقدم قوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «من قال في يوم مئة مرة: لا إله إلا وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قادر، كانت له حرزاً من الشيطان حتى يعسي» <sup>(٢)</sup>.

وفي «صحيحة البخاري» عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة قال: ولاني رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زكاة رمضان أن احتفظ بها، فأتأني آت، فجعل يخشو الطعام، فأخذته، فقال: دعني؛ فإني لا أعود... فذكر الحديث وقال: فقال له في الثالثة: أعلمك كلمات ينفعك الله بهن: إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي من أو لها إلى آخرها، فإنه لا يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان حتى تصبح، فخلى سبيله، فأصبح، فأخبر النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بقوله، فقال: «صدقك، وهو كذوب» <sup>(٣)</sup>.

وفي «الصحيحين» من حديث سالم بن أبي الجعد عن كريب عن ابن عباس قال: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أما إن أحدكم إذا أتى

(١) أخرجه أبو داود (٥٠٩٥)، والترمذى (٣٤٢٦)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٨٩) وابن حبان (٢٣٧٢ - موارد)، وابن السنى في «عمل اليوم والليلة» (١٧٨)، وغيرهم.

قلت: وهو صحيح؛ كما بينته في «صحيحة الأذكار» (٤٩).

(٢) مضى (ص ٢٢) (رقم ١).

(٣) أخرجه البخاري تعليقاً (٤/٥٦٨ - فتح)، ووصله غيره كما بينه الحافظ في «الفتح» (٤/٥٦٩).

**أهله قال: بسم الله، اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقنا؛ فيولد بينهما ولد، لا يضره شيطان أبداً<sup>(١)</sup>.**

وقد ثبت في الصحيح أن الشيطان يهرب من الأذان.

قال سهيل بن أبي صالح: أرسلي أبي إلى بني حارثة ومعي غلام – أو صاحب – لنا، فنادى مناد من حائط باسمه، فأشرف الذي معى على الحائط، فلم ير شيئاً، فذكرت ذلك لأبي، فقال: لو شعرت أنك تلقى هذا لم أرسلك، ولكن إذا سمعت صوتاً فناد بالصلاه؛ فإني سمعت أبا هريرة يحدث عن رسول الله ﷺ أنه قال: «إنَّ الشَّيْطَانَ إِذَا نُودِيَ بِالصَّلَاةِ وَلَّى وَلَهُ حُصَاصٌ».

وفي رواية: «إذا سمع النداءولي وله ضراط، حتى لا يسمع التأذين...» الحديث <sup>(٢)</sup>.

فهذا بعض ما يتعلق بقوله ﷺ لذلك العبد: يحرز نفسه من الشيطان بذكر الله – تعالى.

الرابعة والسبعون: الذكر نوعان:

أحد هما: ذكر أسماء الرب – تبارك وتعالى – وصفاته، والثناء عليه بهما، وتنزييهه وتقديسه عما لا يليق به – تبارك وتعالى، وهذا أيضاً نوعان:

(١) لفظ البخاري (فرزقا ولداً لم يضره الشيطان) ولفظ مسلم (إنه إن يقدر بينهما ولد في ذلك لم يضره شيطان أبداً) سبق تخرجه ص ٧٥ ... الحربي.

(٢) أخرجه البخاري (١٠١/٢ - فتح)، ومسلم (٤/٩٠ - نووي).

أحد هما: إنشاء الثناء عليه بما من الذاكر، وهذا النوع هو المذكور في الأحاديث، نحو: «سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبير».

و «سبحان الله وبحمده».

و «لا إله إلا الله وحده، لا شريك له، له الملك، ولهم الحمد، وهو على كل شيء قادر».

ونحو ذلك؛ فأفضل هذا النوع أجمعه للثناء وأعممه؛ نحو: «سبحان الله عدد خلقه»؛ فهذا أفضل من مجرد «سبحان الله»، وقولك: «الحمد لله عدد ما خلق في السماء، وعدد ما خلق في الأرض، وعدد ما بينهما، وعدد ما هو خالق» أفضل من مجرد قولك: «الحمد لله».

وهذا في حديث جويرية أن النبي ﷺ قال لها: «لقد قلت بعدك أربع كلمات ثلاثة مرات، لو وزنت بما قلت منذ اليوم؛ لوزنتهن: سبحان الله عدد خلقه، سبحان الله رضي نفسه، سبحان الله زنة عرشه، سبحان الله مداد كلماته»<sup>(١)</sup>.

الخامسة والسبعون: الخبر عن الرب – تعالى – بأحكام أسمائه وصفاته<sup>(٢)</sup>، نحو قولك: الله – عز وجل – يسمع أصوات عباده، ويرى حركاتهم، ولا تخفي عليه خافية من أعمالهم، وهو أرحم بهم من آبائهم وأمهاتهم، وهو على كل شيء قادر، وهو أفرح بتوبة

(١) مسلم (٤٤/١٧) – نووي).

(٢) وهو النوع الثاني من النوع الأول.

عبده من الفاقد راحلته<sup>(١)</sup>، ونحو ذلك.

وأفضل هذا النوع: الثناء عليه بما أثني به على نفسه، وبما أثني به عليه رسول الله ﷺ من غير تحرير ولا تعطيل، ومن غير تشبيه ولا تمثيل.

وهذا النوع أيضاً ثلاثة أنواع: حمد، وثناء، ومجده.

فالحمد لله: الإخبار عنه بصفات كماله — سبحانه وتعالى، مع محبته والرضى به، فلا يكون المحب الساكت حامداً، ولا المثنى بلا محبة حاماً حتى تجتمع له الحبّة والثناء؛ فإنّ كرر المحامد شيئاً بعد شيء كانت ثناء، فإنّ كان المدح بصفات الجلال والعظمة والكثيراء والملك كان ممداً.

وقد جمع الله — تعالى — لعبده الأنواع الثلاثة في أول الفاتحة؛ فإذا قال العبد: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ قال الله: حمدي عبدي. وإذا قال: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ قال: أثني على عبدي، وإذا قال: ﴿مَالِكٌ يَوْمَ الدِّينِ﴾ قال: مجدهي عبدي<sup>(٢)</sup>.

السادسة والسبعون: من الذكر: ذكر أمره ونفيه وأحكامه<sup>(٣)</sup>.

وهو أيضاً نوعان:

أحد هما: ذكره بذلك إخباراً عنه بأنه أمر بكذا، ونفي عن كذا، وأحب كذا، وسخط كذا، ورضي كذا.

(١) إذا وجدها.

(٢) أخرجه مسلم (٤/١٠٢ - ١٠٢ - نووي).

(٣) هو النوع الثاني من أنواع الذكر.

والثاني: ذكره عند أمره، فيبادر إليه، وعند نفيه، فيهرب منه، فذكر أمره ونفيه شيء، وذكره عند أمره ونفيه شيء آخر، فإذا اجتمعت هذه الأنواع للذكرة؛ فذكره أفضل الذكر، وأجله، وأعظمه.

فائدة: فهذا الذكر – من الفقه الأكابر وما دونه – أفضل الذكر إذا صحت فيه النية.

ومن ذكره – سبحانه وتعالى – ذكر آلاءه، وإنعامه، وإحسانه، وأياديه، وموقع فضله على عبيده، وهذا أيضًا من أجمل أنواع الذكر.

فهذه خمسة أنواع.

وهي تكون بالقلب واللسان تارة، وذلك أفضل الذكر.

وبالقلب وحده تارة، وهي الدرجة الثانية.

وباللسان وحده تارة، وهي الدرجة الثالثة.

فأفضل الذكر ما توافر عليه القلب واللسان، وإنما كان ذكر القلب وحده أفضل من ذكر اللسان وحده؛ لأن ذكر القلب يشمر المعرفة، ويهيج الحبّة، ويثير الحياة، ويعث على المخافة، ويدعو إلى المراقبة، ويَرِعُ<sup>(١)</sup> عن التقصير في الطاعات، والتهاون في المعاصي والسيئات، وذكر اللسان وحده لا يوجب شيئاً من هذه الآثار، وإن أثر شيئاً منها فشمرة ضعيفة.

(١) يَرِعُ يَعنِي يَجْعَلُ.

السابعة والسبعون: الذكر أفضل من الدعاء.

الذكر ثناء على الله – عز وجل – بجميل أو صافه وآلاته وأسمائه، والدعاء سؤال العبد حاجته، فأين هذا من هذا؟

ولهذا كان المستحب في الدعاء أن يبدأ الداعي بحمد الله – تعالى – والثناء عليه بين يدي حاجته، ثم يسأل حاجته؛ كما في حديث فضالة بن عبيد أن رسول الله ﷺ سمع رجلاً يدعوا في صلاته لم يحمد الله – تعالى – ولم يصل على النبي ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: «عجل هذا».

ثم دعا له أو لغيره: «إذا صلي أحدكم فليبدأ بتحميد ربها – عز وجل – والثناء عليه، ثم يصلى على النبي ﷺ ثم يدعو بعد بما شاء». رواه الإمام أحمد، والترمذى، وقال: حديث حسن صحيح.

ورواه الحاكم في «صححه»<sup>(١)</sup>.

وهكذا دعاء ذي النون – عليه السلام – قال فيه النبي ﷺ: «دُعْوَةُ أخِي ذِي النُّونِ مَا دُعَا بِهَا مَكْرُوبٌ إِلَّا فَرَجَ اللَّهُ كَرْبَتَهُ: [لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، سَبَحَانَكَ إِنِّي كُنْتَ مِنَ الظَّالِمِينَ]».

وفي الترمذى: «دُعْوَةُ أخِي ذِي النُّونِ، إِذَا دُعَا وَهُوَ فِي بَطْنِ الْحَوْتِ [لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سَبَحَانَكَ إِنِّي كُنْتَ مِنَ الظَّالِمِينَ] فَإِنَّهُ لَمْ

(١) أخرجه الترمذى (٣٥٤٦ – تحفة)، وأبو داود (١٤٨١)، وأحمد (٦/١٨)، والحاكم (١/٢٣٠).

قلت: وهو حديث صحيح.

يدع بها مسلم في شيءٍ فقط إلا استجواب الله له»<sup>(١)</sup>.

وهكذا عامة الأدعية النبوية على قائلها أفضل الصلاة والسلام.

ومنه قوله ﷺ في دعاء الكرب: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْعَظِيمُ الْحَلِيمُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَرَبُّ الْأَرْضِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ»<sup>(٢)</sup>.

ومنه حديث بريدة الأسلمي الذي رواه أهل السنن، وابن حبان في «صحيحة» أن رسول الله ﷺ سمع رجلاً يدعو وهو يقول: اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله، لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد.

فقال: «والذي نفسي بيده، لقد سأله باسمه الأعظم، الذي إذا دعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى»<sup>(٣)</sup>.

وروى أبو داود والنسائي من حديث أنس أنه كان مع النبي ﷺ جالساً، ورجل يصلّي ثم دعا: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت، المنان، بديع السماوات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، يا حي، يا قيوم».

(١) أخرجه الترمذى (٣٥٧٢ - تحفة)، والحاكم (٥٠٥/١)، وصححه، ووافقه الذهبي.

قلت: وهو كما قالا.

(٢) أخرجه البخارى (١٤٩/١١ - فتح)، ومسلم (٤٧/١٧ - نووي).

(٣) أخرجه الترمذى (٣٥٤٢ - تحفة)، وأبو داود (١٤٩٣)، والنسائي (٥٢/٣)، وابن حبان (٢٣٨٢ - موارد)، والحاكم (٥٠٤/١).

قلت: وهو صحيح.

فقال النبي ﷺ: «لقد دعا الله باسمه الأعظم الذي إذا دعى به أجاب، وإذا سئل به أعطى»<sup>(١)</sup>.

فأخبر النبي ﷺ أن الدعاء يستجاب إذا تقدمه هذا الثناء والذكر، وأنه اسم الله الأعظم؛ فكان ذكر الله - عز وجل - والثناء عليه أبْحَج ما طلب به العبد حوائجه.

وهذه فائدة أخرى من فوائد الذكر والثناء، وأنه يجعل الدعاء مستجاباً.

فالدعاء الذي يقدمه الذكر والثناء أفضل وأقرب إلى الإجابة من الدعاء المجرد، فإن انصاف إلى ذلك إخبار العبد بحاله ومسكته، وافتقاره واعترافه كان أبلغ في الإجابة وأفضل؛ فإنه يكون قد توسل المدعو بصفات كماله وإحسانه وفضله، وعرض - بل صرخ - بشدة حاجته وضرورته وفقره ومسكته، فهذا المقتضى منه، وأوصاف المسؤول مقتضى من الله، فاجتمع المقتضى من السائل، والمقتضى من المسؤول في الدعاء، وكان أبلغ وألطف موقعًا، وأتم معرفة وعبودية.

وأنت ترى في الشاهد - والله المثل الأعلى - أن الرجل إذا توسل إلى من يريد معروفة بكرمه وجوده وبره، وذكر حاجته هو، وفقره ومسكته، كان أعطف لقلب المسؤول، وأقرب لقضاء حاجته.

(١) أخرجه الترمذى (٣٦١٢)، وأبو داود (١٤٩٥)، والنسائي (٥٢/٣)، وابن حبان

(٢٣٨٢)، والحاكم (١/٥٠٤).

قلت: وهو صحيح.

فإذا قال له: أنت جودك قد سارت به الركبان، وفضلك كالشمس لا تنكر، ونحو ذلك، وقد بلغت بي الحاجة والضرورة مبلغًا لا صبر معه، ونحو ذلك؛ كان أبلغ في قضاء حاجته من أن يقول ابتداء: أعطني كذا وكذا.

فإذا عرفت هذا، فتأمل قول موسى عليه السلام في دعائه: ﴿رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ﴾ [القصص: ٤].

وقول ذي النون عليه السلام في دعائه: ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ [الأنبياء: ٨٧].

وقول أبيينا آدم عليه السلام: ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ [الأعراف: ٢٣].

وفي «ال الصحيحين» أن أبا بكر الصديق – رضي الله عنه – قال: يا رسول الله! علمي دعاء أدعوه به في صلاتي، فقال: «قل: اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً، وإنك لا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لي مغفرة من عندك، وارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم»<sup>(١)</sup>.

فجمع في هذا الدعاء الشريف العظيم القدر بين الاعتراف بحاله، والتسلل إلى ربه – عز وجل – بفضله وجوده، وأنه المنفرد بغفران الذنوب، ثم سأله حاجته بعد التسلل بالأمرتين معاً، فهكذا أدب الدعاء وآداب العبودية.

**الثامنة والسبعون: قراءة القرآن أفضل من الذكر، والذكر**

(١) أخرجه البخاري (٢ / ٣٧٠ - فتح)، ومسلم (١٧ / ٢٧ - ٢٨ - نووي).

أفضل من الدعاء، هذا من حيث النظر لكل منهما مجرداً.

وقد يعرض للمفضول ما يجعله أولى من الفاضل، بل يعينه، فلا يجوز أن يعدل عنه إلى الفاضل، وهذا كالتسبيح في الركوع والسجود، فإنه أفضل من قراءة القرآن فيهما، بل القراءة فيهما منهي عنها نهي تحريم أو كراهة، وكذلك التسليم والتlimid في محلهما أفضل من القراءة، وكذلك التشهد، وكذلك الذكر عقب السلام من الصلاة – ذكر التهليل، والتسبيح، والتلبيس، والتحميد – أفضل من الاشتغال عنه بالقراءة، وكذلك إجابة المؤذن، والقول كما يقول أفضل من القراءة، وإن كان فضل القرآن على كل كلام كفضل الله – تعالى – على خلقه، لكن لكل مقام مقال، متى فات مقاله فيه، وعدل عنه إلى غيره اختلت الحكمة، فقدت المصلحة المطلوبة منه.

وهكذا الأذكار المقيدة بمحال مخصوصة أفضل من القراءة المطلقة، والقراءة المطلقة أفضل من الأذكار المطلقة، اللهم إلا أن يعرض للعبد ما يجعل الذكر أو الدعاء أنس له من قراءة القرآن.

مثاله: أن يتذكر في ذنبه، فيحدث ذلك له توبة من استغفار، أو يعرض له ما يخاف أذاه من شياطين الإنس والجن، فيعدل إلى الأذكار والدعوات التي تحصنه وتحوطه.

وكذلك أيضاً قد يعرض للعبد حاجة ضرورية إذا اشتعل عن سؤالها بقراءة أو ذكر لم يحضر قلبه فيهما، وإذا أقبل على سؤالها والدعاء إليها اجتمع قلبه كله على الله – تعالى – وأحدث له

تضريعاً وخشوعاً وابتهالاً، فهذا قد يكون اشتغاله بالدعاء والحالة هذه أنسع، وإن كان كل من القراءة والذكر أفضل وأعظم أجرًا.

وهذا باب نافع يحتاج إلى فقه نفسه، وفرقان بين فضيلة الشيء في نفسه وبين فضيلته العارضة، فيعطي كل ذي حق حقه، ويوضع كل شيء موضعه.

فللعين موضع وللرجل موضع، وللماء موضع، وللحمل موضع، وحفظ المراتب هو من تمام الحكمة التي هي نظام الأمر والنهي، والله - تعالى - الموفق.

وهكذا الصابون والأشنان أنسع للثوب في وقت، والتجمير وماء الورد وكيه أنسع له في وقت.

وقلت لشيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - يوماً: سئل بعض أهل العلم: أيما أنسع للعبد؛ التسبيح أو الاستغفار؟ فقال: إذا كان الثوب نقىًّا فالبخور وماء الورد أنسع له، وإن كان دنساً فالصابون والماء الحار أنسع له.

فقال لي - رحمه الله تعالى: فكيف والثياب لا تزال دنسة؟!

ومن هذا الباب أن سورة **«قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ»** تعدل ثلث القرآن، ومع هذا فلا تقوم مقام آيات المواريث، والطلاق، والخلع، والعدد، ونحوها، بل هذه الآيات في وقتها وعند الحاجة إليها أنسع من تلاوة سورة الإخلاص.

ولما كانت الصلاة مشتملة على القراءة والذكر والدعاء وهي جامعة لأجزاء العبودية على أتم الوجوه كانت أفضل من كل من

القراءة والذكر والدعاء بمفرده؛ لجمعها ذلك كله مع عبودية سائر الأعضاء.

فهذا أصل نافع جداً يفتح للعبد باب معرفة مراتب الأعمال وتنزيلها منازلها؛ لئلا يشتعل بفضولها عن فضلها، فيربح إبلليس الفضل الذي بينهما، أو ينظر إلى فضلها، فيشتغل به عن مفضولها، وإن كان ذلك وقته، فتفوته مصلحته بالكلية؛ لظنّه أن اشتغاله بالفضل أكثر ثواباً وأعظم أجراً.

وهذا يحتاج إلى معرفة بمراتب الأعمال وتفاوتها ومقاصدتها، وفقه في إعطاء كل عمل منها حقه، وتنزيله في مرتبته، وتفويته لما هو أهم منه، أو تفويت ما هو أولى منه وأفضل؛ لإمكان تداركه والعود إليه، وهذا المفضول إن فات لا يمكن تداركه؛ فالاشتغال به أولى، وهذا كترك القراءة لرد السلام، وتشميم العاطس، وإن كان القرآن أفضل؛ لأنّه يمكنه الاشتغال بهذا المفضول والعود إلى الفاضل، بخلاف ما إذا اشتغل بالقراءة؛ فاتته مصلحة رد السلام وتشميم العاطس، وهكذا سائر الأعمال إذا تزاحمت، والله - تعالى - الموفق. اهـ.

وتمت هذه الرسالة المباركة والحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان آمين.